
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۸ خرداد ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 126 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دوران بین اقل و اکثر در اسباب
ه تعالرا بيان كرديم و هم كلام مرحوم امام رضوان ال در بحث دوران میان اقل و اکثر در اسباب، هم كلام مرحوم محقق نائين
عليهما. هر دو بزرگوار در نتيجه مشتركند كه در چنين موردي بايد امتثال را نسبت به تليف كه متعلّق به مسبب است، احراز
كنيم و براي احراز اين امتثال بايد اكثر را اتيان كنيم و باز هر دو در اين جهت هم مشتركند كه در نتيجه بين سبب عقل و عادي

از يك طرف و سبب شرع از طرف دير فرق نیست. از نظر نتيجه بين اين اسباب فرق وجود ندارد.

:مناقشه در کلام امام خمین
نسبت به فرمايش امام ما سه مطلب داريم؛

نخست: آیا این مطلب که ايشان در مقابل مرحوم نائين فرمودند، اسباب شرعيه نياز به جعل دارد، يعن در سبب و مسبب هم
مسبب متعلق جعل است و هم سبب، درست است يا خير؟

به نظر مرسد فرق كه امام بين سبب شرع و سبب عقل بيان كردند كه سبب عقل از امور واقعيه است، اما سبب شرع از
امور اعتباريه است، مسلّم است. در وجود اين فرق ترديدي نیست، اما آيا اين فرق سبب مشود كه بوئيم خود سبب هم نياز به
جعل دارد؟ آيا وقت شارع مسبب را واجب كرد و بعد فرمود تحقق اين مسبب عند تحقّق هذا العمل است، اين را بايد بيان كند.
آنچه كه ما در اسباب شرعيه داريم، همين اندازه است. شما ببينيد هيچ جا شارع مسبب به عنوان المسبب را واجب نمكند،
سبب به عنوان السبب را واجب نمكند، شارع مگويد من از شما طهارت مخواهم، طهارت مترتّب بر وضو است، طهارت
مترتب بر غسل است، طهارت مترتب بر تيمم است. غير از اين دير بيان وجود ندارد و نيازي هم نيست. شارع وقت مسبب را
واجب كرد نيازي نیست براي  سبب يك جعل بالاستقلال بياورد. كه ما در توضيح فرمايش مرحوم محقّق نائين عرض كرديم که
مستقل ندارد، در شرع وينو عادي نياز به يك جعل ت كند. همانطوري كه در اسباب عقلار مایشان جعل بالإستقلال را ان
هم همينطور، فقط فارقش این است كه در اسباب عقل و عادي نيازي به بيان سبب نيست، عقل سبب را درك مكند، عرف و
عادت مردم سبب را درك مكنند اما در اسباب شرع نياز به بيان شارع است و بين اينه بوئيم به بيان شارع نياز است يا به

جعل شارع نياز است، آن هم جعل استقلال، فرق است.

دوم: امام فرمودند در باب اسباب شرعيه سببيت هم مجعول است. يعن شارع وصف سببيت را براي اين عمل جعل مكند و
سببيت عنوان مجعول را دارد. از كلمات مرحوم محقق نائين و مشهور اصوليين استفاده مشود كه سببيت دير يك امر
ت را جعل نمآيد، اما سببيآيد، اگر ملاقات حاصل شد نجاست مطهارت م گويد اگر وضو گرفتمجعول نيست. شارع م
كند، سببيت يك امر انتزاع است، خودمان آنرا انتزاع مكنيم. مگوئيم اگر عند تحقّق اين عمل اين نتيجه برايش مترتب شود،
يك سببيت اينجا وجود دارد. منته سببيت اعتباري كه ما آن را انتزاع مكنيم، سببيـت توين كه ندارد بله يك سببيت اعتباري

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است، خودش نياز به اعتبار دير ندارد، منشأ انتزاع دارد و خود سببيت امر مجعول نيست. لذا اين كه فرمودند سببيت مجعول
است هم مناقشه دارد.

مرحوم نائين كه مفرمود سببيت مجعول نيست، نتيجه اين مشد كه ما نسبت به سببيـت نمتوانيم اصالة البرائه را جاري
كنيم، بوئيم شك مكنيم اين زائد بر اقل را، شارع سبب قرار داده يا نه؟ بوئيم سبيت يك امر مجعول شرع نيست كه قابل براي
برائت و اجراي برائت باشد، نائين كه مگويد سببيت  مجعول نيست، دير «ف فسحة من إجراء البرائة» اما امام رضوان اله
عليه كه مخواهند بفرمايند سببيت يك امر مجعول است، مخواهند بويند،  م توان اصالة البرائه را در اينجا جاری کرد و

اجرا هم مكنند منته مگويند اين گرفتار اصل مثبت است كه الآن عرض مكنيم.

كه بين آنها و اسباب عقليه است را قبول داريم، اما نياز به جعل استقلال ه ولو آن فرقمطلب اول اين شد كه در اسباب شرعي 
ندارند. دوم اينه سببيت هم يك امر مجعول نيست بله يك امر انتزاع است.

سوم: مرحوم امام فرمودند در اينجا اصالة البرائه، اصل مثبت مشود. شما اگر گفتيد اين جزء زائد است و اصل برائت از اين
جزء زائد است، اثبات نمكند كه سبب اقل تمام السبب است و ما نياز به اين داريم كه اقل تمام السبب باشد. جواب اينه
مگوئيم خودتان قبلا به ما ياد داديد در همين بحث اقل و اكثر در يك جا براي حل اشال اصل مثبت ايشان آمدند يك راه را
ط كردند كه همان راه را ما بخواهيم اينجا پياده كنيم، مگوئيم مر وجوب اين سبب اقل قبلا ثابت نبوده؟ شك مكنيم اين اكثر
در سبب داخل است يا نه؟مگوئيم اصل برائت از اين است اما نمخواهيم اثبات كنيم كه اقل تمام السبب است، اساساً چه
نيازي داريم به اينه بوئيم اقل تمام السبب است، مخواهيم بوئيم اين مسبب بر اين سبب مترتب مشود، مخواهيم بوئيم
براي تحقق اين مسبب شرع اين مقدار سبب در نزد شارع كاف است. عنوان تمام السبب را لازم نداريم، ما مخواهيم عنوان
امتثال و اجزاء در امتثال براي ما محقق شود، بوئيم آيا شرعاً من اين مقدار را بياورم براي من كافيست، مگوئيم بله آن

مقداري كه دليل بر وجوبش داريم همين است.

نتيجهي فرمايش نائين و امام ي است ول اين راه صناع كه مرحوم نائين ط كردند مطابق با تحقيق است و اين سه
ملاحظه بر فرمايش امام وارد است.

:سخن مرحوم عراق
مرحوم محقق عراق در جلد سوم نهاية الأفار صفحه 401 در این مسئله دو تفصیل بیان کرده است كه ما ي را متعرض
مشويم. مرحوم عراق معتقد است در بعض از موارد در دوران بين اقل و اكثر در اسباب باید برائت شد و در بعض موارد
قائل به احتياط شد! نائين و امام كلا احتياط شدند اما ايشان مفرمايد بايد تفصيل بدهيم، عبارت ایشان این است: «لو كان
العنوان البسيط متدرج الحصول من قبل علّته»؛ اگر مسبب يك عنوان بسيط و تدريج الحصول باشد از ناحيه علّت، «بأن يون
كل جزء من أجزاء علّته مؤثراً ف تحقّق مرتبة منه»؛ هر جزئ از اجزاء علّت يك مرتبهاي از اين مسبب را ايجاد كند، « إل ان يتم
المركب، فيتحقق تلك المرتبة الخاصة الت ه منشأ للآثار نظير مرتبة خاصة من النور الحاصلة من عدة شموع» ؛اگر دو  شمع

بذاريد يك مرتبه از نور حاصل مشود، سه شمع بذاريد يك مرتبه دير است و ده تا شمع بذاريد يك مرتبه بالاتري است.

بعد مفرمايد «و منه باب الطهارة» در باب طهارت هم مسئله همينطور است، « لقوله عليه السلام فما جرى عليه الماء فقد طهر
و قوله عليه السلام فلما أمسسته الماء فقد أنقيته»؛ فرش كه تمام آن نجس است از اولش شروع مكنيم به گرفتن آب،
مفرمايد:« ما جري عليه الماء فقد طهر»، همهي  فرش پاك نمشود بله آن مقداري كه آب به آن رسيده پاك مشود. يا «كل
شء امسسته الماء فقد أنقيته»، عراق مفرمايد: « فلا قصور عن جريان البراءة عند دوران الأمر ف المحقق  بين الأقل و
الأكثر» اينجا ما برائت جاري مكنيم، يعن مگوئيم براي اينه آن مرتبهي خاصه محقّق شود، اين اكثر لازم است يا نه؟ اصل



برائت از اكثر است و در سطر بعد مفرمايد: « وهذا بخلاف ما لو كان دفع الحصول» اگر مسبب ما تدريج الحصول نباشد
و دفع الحصول باشد «فلا محيصاً عن الاحتياط»، بايد احتياط كنيم.

:مناقشه در کلام مرحوم عراق
امام رضوان اله عليه فرمايش مرحوم عراق را نقل كرده و مورد مناقشه قرار م دهد. به عقیده مرحوم امام،  كلام عراق در يك
فرض و بنا بر يك فرض باطل است، بنا بر يك فرض از محل نزاع خارج است! مفرمايند آن فرض كه از محل نزاع خارج
است این است كه مثلا اگر ما شك كنيم كه شستن اين فرش تماماً واجب است يا بعض از اجزاءش؟ يا مثلا در غسل مسبب را
ندانيم ، وقت كه سر را مخواهيم بشوئيم، حت سوراخ بين و گوش هم واجب است؟ يا اينه نه، اصلا گوش و درون گوش و
سوراخ بين جزء محل واجب نيست. مثال دوم كه امام زدند این است كه در روايات داريم غسل تمام بدن واجب است اما
نمدانيم آيا جميع اجزاء بدن است يا اينه همين مقدار غالبش هم شسته شود كاف است، مفرمايند اينجا للقول بجريان البرائة
مجال، ما نمدانيم آيا شارع كه غسل را واجب كرده چه چيزي را واجب كرده؟ تمام بدن يا غالب بدن، نسبت به اكثر برائت
جاري مكنيم، اما اگر شارع آمده يك عنوان مثل عنوان طهور را واجب كرده، اما من نمدانم اين طهور با سبب اقل محقّق
مشود يا سبب اكثر، امام مفرمايند اينجا ما بايد احتياط كنيم، فرق نمكند طهور دفع الحصول باشد يا تدريج الحصول

باشد، اين اشال است كه امام مكنند.

كه ايشان آوردند و طهارت را تدريج داريم این است كه اساساً اين مثال كه خود ما بر مرحوم محقق عراق ال دوماش
الحصول قرار دادند، اين حرف درست نيست. طهارت از اموري است كه دفع الحصول است و آن روايت كه داريم ما جري

عليه الماء، نسبت به همان مقدار دفع الحصول است، تدريج الحصول در باب طهارت معنا ندارد!

آخرين نته این است كه در همين بحث غسل و طهارت يك اختلاف وجود دارد كه آيا نسبت بين غسل و طهارت، وضو و
طهارت، سبب و مسبب است يا عنوان و معنون است.

:سخن مرحوم خوئ
مرحوم خوئ قدس سره در كتاب تنقيح در جلد چهارم صفحه 61 تفصيل ديري دارند، مرحوم عراق تفصيل داد بين اينه
مسبب تدريج الحصول يا دفع الحصول باشد جواب داده شد، آقاي خوئ در آنجا مفرمايد: درصورت اصالة الاحتياط را
نسبت به اكثر جاري مكنيم كه نسبت بين وضو و طهارت نسبت سبب و مسبب باشد، سبب و مسبب قوامش به این است كه
سبب يك وجودي داشته باشد و مسبب وجود ديري داشته باشد و الا در يك وجود دير مسبب و سبب معنا ندارد، قوام سبب و

مسبب این است كه دو تا وجود باشد مثل مليت و  عقد بيع، عقد بيع يك وجود است و مليت يك وجود اعتباري دوم است.

حال آنه آقاي خوئ فرمودند نسبت بين وضو و طهارت، عنوان و معنون است و تشبيه كردند مثل تعظيم كه عنوان براي قيام
است، طهارت عنوان براي وضو است، اينها دو تا وجود نيستند. مگوييم وضو چيست؟ مگويند طهارت است. مثل كس كه
للقيام مايستد دو تا وجود نيست بله تعظيم عنوان براي قيام است، ايشان فرمودند وقت ما روايات را مراجعه مكنيم در
روايات مگويد الوضوء نور، يعن عنوان نور بر وضو مترتب است، نه اينه وضو سبب براي نور است و نور مسبب است،
خود وضو معنون به عنوان نور است، وضو معنون به عنوان طهارت است. وقت مسئله مسئلهي عنوان و معنون شد، اگر ما در
كنيم اين مأموربه و مسبب يك وجود است با عنوان يك وجود است، در حقيقت شك م جزء زائد شك كنيم اينجا چون با مأمور

به ما جزء زائد دارد يا نه؟ اصالة البرائه را جاري مكنيم.

پس خلاصهي تفصيل مرحوم آقاي خوئ اين شد كه مفرمايند در مثال وضو و طهارت اينه در سبب اصالة الاحتياط شويم،
در صورت است كه نسبت بين وضو و طهارت را سبب و مسبب بدانيم. اما اگر گفتيم اينها يك وجود هستند، طهارت عنوان



است براي وضو، شما وقت در جزء زائد شك مكنيد در حقيقت در جزء زائد مأمور به شك مكنيد نه سبب مأمور به، وقت در
جزء زائد شك مكنيد دير در جزء زائد محصل شك نمكنيد، در خودِ مأمور به و متعلق تليف، مثل اينه ازا ول مگوئيم

نمدانيم نماز نُه جزء است يا ده جزء؟ لذا اصالة البرائه جاري مشود.

صاحب كتاب منتق الاصول درجلد 5 صفحه 249دو جواب از ايشان دادند؛ جواب اول اينه فرمودند نسبت بين طهارت و
وضو، عنوان و معنون نيست. تعبيرشان این است كه اصلا معقول نيست كه نسبت عنوان و معنون باشد. در جواب دوم گفتهاند
سلمنا كه نسبت، نسبت عنوان و معنون باشد اما باز مجال براي جريان برائت نيست، براي اينه بالأخره شك ما اين است كه
آيا اين عنوان، يعن عنوان طهارت محقّق است يا نه؟ مشود از قبيل شك در امتثال و ما بايد احراز كنيم، اشتغال يقين برائت
يقين مخواهد.اينجا يك اشارهاي به آن كلام عراق كردند به صورت استدراك كه اگر طهارت تدريج الحصول باشد اصالة

البرائه را جاري مكنيم.

اینه نسبت بين و وضو طهارت چيست؟ الآن نمشود بحث كرد. بايد روايات را در باب وضو و طهارت ببينيم، ظاهر این است
كه حق با مرحوم آقاي خوئ قدس سره است. يعن بحث سبب و مسبب در كار نيست، وقت مگوئيم الوضو نور يعن اين
عنوان است، طهارت هم يك عنوان براي وضو است، ول عرض كردم بايد تمام روايات را در ديد، اما عمده سر اين اشال دوم
است كه اگر اين مسئلهي عنوان و معنون شد چه فرق مكند با آنجاي كه شما در متعلق تليف در نماز شك مكنيد هشت
جزء است يا نه جزء؟ مر آنجا شك درا متثال نداشتيد؟ يعن اگر اين را گفتيم شك در اينه آيا وضو اقل است يا اكثر، درست

برمگردد به شك در متعلّق تليف، همانطوري كه آنجا برائت شديم اينجا هم بايد برائت شويم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


