
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۷ خرداد ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 125 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه بحث گذشته:
فرمايش مرحوم محقق نائين در اقل و اكثر در باب اسباب را ملاحظه فرموديد. خلاصهي كلام نائين اين شد كه اسباب شرعيه
در واقع همان اسباب عقل يا عادياند، جعل بالاستقلال به آنها تعلّق پيدا نمكند. پس مجال براي جريان برائت در اسباب

شرعيه نيست.

:ال امام خمیناش
مرحوم امام رضوان اله تعال عليه بر حسب آنچه در جلد سوم كتاب تهذيب صفحه 325 آمده؛ به ترتيب كه ما مخواهيم
عرض كنيم، نه به ترتيب كه در تهذيب ذكر شده، مفرمايند: اولا بين سبب عقل و عادي و سبب شرع و عقلائ فرق است.
مواردي كه سبب عنوان سبب عقل را دارد يا سبب عادي است، از امور واقعيهاند و اعتبار در اينها نقش ندارد. وقت مگوئيم
الشمس مضيئةٌ، اين شمس سبب براي اضائه است، يا النار حار نار سبب براي حرارت است، دير اعتبار معتبر و لاحظ در آن
نقش ندارد، يك امر واقع است، چه لاحظ اعتبار بند و چه اعتبار نند! اما سبب شرع و همچنين سبب عقلائ، اين دو تا را
بايد كنار هم قرار داد، آنچه كه سببيت شرع يا سببيت عقلائ دارد، از امور واقعيه نيست بله از امور اعتباريه است و قائم به
اعتبار معتبِر است، حالا معتبِرش يا شرع است يا عرف! در عرف بِعت را اعتبار مكنند براي تحقق مليت، در شرع «أنت
به اين معناست كه بين اين دو تا تأثير و تأثر واقع يا عقلائ ت شرعطالق» را شارع اعتبار كرده براي تحقق طلاق. سببي
نيست، نمتوانيم بوئيم اين «أنت طالق» يا «بعت» واقعاً بين اينها و بين طلاق و مليت تأثير و تأثر واقع وجود دارد، بين اينها
تأثير و تأثر واقع نيست! بله هم شرع و هم عرف مگويند وقت اين آمد ما اعتبار مكنيم طلاق را، اعتبار مكنيم مليت را،

در حقيقت سببيت شرعيه و سببيت عقلائيه نبايد تعبير به سبب كرد، اينها موضوعاند براي اعتبار شرع يا اعتبار عقلا.

وقت مگوئيم حقيقت اينها يك حقيقت اعتباري است به اين معناست كه اين «أنت طالق» موضوع است براي اعتبار شارع،
بعت موضوع است براي اعتبار عقلا. اما در سببيت عقل و سببيت عادي اين چنين نيست، حقيقتاً يك ارتباط توين وجود دارد

كه ربط به اعتبار اعتباركننده ندارد.

مرحوم امام پس از بیان این فرق، مفرمايند: اسباب مسببات شرعيه دو نوع است، يك همان اسباب و مسببات است كه بين
العقلا رايج است و دوم اسباب و مسببات اختراعيه است كه اصلا بین عقلا رايج نبوده است. در قسم اول كه اسباب و مسببات
رايج بين العقلاست، شارع همان سبب عقلائ را به عنوان سبب شرع قبول مكند، منته «بزيادة شرط أو جزء» يك شرط يا
يك جزئ را شارع اضافه مكند، اين يك. دو: گاه اوقات شارع از سببيت عقلاي سلب سببيت مكند، مثلا در ميان عقلا
ظهار موجب طلاق بود،  اگر مرد به زنش م گفت «ظهركِ كظهر ام» به اين وسيله طلاق واقع مشد. شارع سلب سببيت
كرده است. و شق سوم آنجاي است كه شارع دايرهي سببيت را گسترش مدهد، مثلا در اخذ به سوم (يعن انسان مال را براي

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


معامله بردارد) عقلا  قائل به ضمان نيستند، اما شارع اخذ به سوم را سبب براي ضمان مداند، اين تصرفات است كه شارع 
در اسباب عقلائ مكند.

اما آنچه كه مهم است و بايد بحث شود و از اينجا عمدتاً به مخالفت با مرحوم نائين وارد مشوند این است که مفرمايند:به
نظر ما در اسباب و مسببات است كه جزء مخترعات شرعيه است و بین عقلا رايج نبوده، شارع هم بايد جعل را به سبب متوجه
كند و هم به مسبب و اينه مرحوم نائين فرمودند جعل أحدهما يغن عل الآخر، روي بيان كه ذكر م كنيم صحيح نيست!
مفرمايند: قاعده جعل أحدهما يغن عن الآخر مبتن است بر اينه ما اسباب شرعيه را مانند اسباب توينيه قرار بدهيم. در
اسباب توينيه جعل سبب جعل مسبب است، جعل مسبب هم جعل سبب است، اين مسلم است. اگر در يك جا شارع ايجاد نار
كرد، ايجاد حرارت شده. اگر در يك جا ايجاد حرارت شده ايجاد نار هم شده، در اسباب توينيه اين جعل سبب يغن عن جعل
المسبب و جعل مسبب يغن عن جعل السبب، اما مفرمايند در اسباب شرعيه اين چنين نيست. در اسباب شرعيه «فلا يعقل
كفاية تعلق الجعل بالمسببة دون سببه أو سببيته، لأن المفروض ان المسبب ليس امرا عقلائيا بل اختراعيا»؛ چون مسبب يك امر
عقلائ است و يك امر اختراع شرع است، معنا ندارد بوئيم جعل مسبب ما را بنياز از جعل سبب مكند. در حقيقت جعل
سبب در اسباب شرعيه  به جعل سببيت برمگردد. يعن شارع وقت مگويد اين سبب، يعن اين را سبب براي مسبب قرار

مدهد و جعل سببيت كرده است.

بنابراين مفرمايند شما مرحوم نائين آمديد اسباب شرعيه را قياس كرديد به اسباب عقليه و فرموديد همان طور كه در اسباب
عقل و توين جعل أحدهما يغن عن الآخر، در اسباب شرعيه هم جعل أحدهما يغن عن الآخر.

وقت مسبب يك امر اختراع شرع شد همان طوري كه اين مسبب نياز به جعل دارد سببش هم نياز به جعل دارد، مثلا طهارت
يك امر مسبب شرع است، يك امر اختراع است، فرض كنيم حالا ما در ميان عقلا چيزي به نام طهارت نداريم تميزي داريم
ول آن طهارت نفسان كه با وضو و غسل محقّق مشود در ميان عقلا وجود ندارد. اگر شارع گفت طهارت واجب است، يك
جعل را متوجه طهارت كرد، حتماً بايد به سببش هم يك جعل بند، بايد وضو را هم جعل كند، غسل را جعل كند، تيمم را جعل
كند، بدون جعل سبب نمشود! براي اينه اگر بوئيم اين طهارت يك سبب عادي، يك سبب عقلائ، يك سبب عقل دارد، اين از
كنيم، فرض ما این است كه طهارت سبب عقله بحث مشود. فرض ما این است كه در اسباب شرعيفرض كلام خارج م
ندارد. به عبارت دير امام رضوان اله عليه مپذيرند در آنجاي كه سبب، سبب عقل است جعل مسبب يغن عن جعل السبب،
اگر مولا گفت احراق واجب است، سبب عقلاش دير نياز به جعل ندارد، اما در سبب و مسببات محضهي مخترعهي شرعيه

هم مسبب نياز به جعل دارد و هم سبب نياز به جعل دارد.

 پس ملاحظه فرموديد امام فرمودند ما اگر اسباب شرع را قياس كنيم به اسباب عقل، فرمايش مرحوم نائين درست است،
جعل أحدهما يغن عن الآخر، اما حالا كه قياس درست نيست سبب شرع خودش يك امر اعتباري است، با توجه به آن
مقدمهاي كه بيان كرديم كه بين سبب شرع و بين مسبب تأثير و تأثر واقع نيست و يك امر اعتباري است، اين اعتبار هم بايد

در ناحيهي مسبب باشد و هم در ناحيهي سبب باشد.

:مناقشه استاد در کلام امام خمین
اينجا يك حاشيهي كوچ بر فرمايش امام بزنيم تا دنباله فرمايش امام را ببينيم، ما در بحث گذشته كلام مرحوم نائين را
توضيح داديم، استفاده مشد كه جعل مسبب ما را بنياز مكند از جعل استقلال نسبت به سبب، يعن اگر شارع هم آمد يك
جعل را متوجه سبب كرد، مگويد نياز ندارد، وقت مسبب بر ما واجب شد سببش را بايد انجام بدهيم، نياز به جعل ندارد. البته
بايد بدانيم كه اين سبب، يعن شارع بايد طوري به ما اخبار كند كه اين طهارت كه من واجب كردم سببش وضو است، اما
وضو يك جعل مستقل از طهارت لازم ندارد، ما ديروز كلام نائين را طوري معنا كرديم كه نائين مخواهد مسئله را ببرد به



سمت لغويت، كه اگر در اينجا شارع علاوه بر مسبب بخواهد سبب را جعل كند اين لغو است، يعن اين مقدار را كه سبب جعل
بالتبع دارد مرحوم نائين قبول دارد. امام رضوان اله عليه اثبات نردند كه سبب نیاز به جعل مستقل دارد، فقط مفرمايند شما
يك قياس كرديد و اين قياس شما باطل است و حالا كه اين قياس باطل است پس اسباب شرعيه نياز به جعل استقلال دارد،
اين فيه تأمل، اسباب شرعيه هم مثل اسباب عقليه جعل بالعرض دارند و در مورد اينها كاف است ومرحوم نائئين منر جعل

بالذات و بالاستقلال است، اين حاشيهاي كه بر فرمايش ايشان است.

مثلا شارع وقت مگويد نماز واجب است، در يك بيان دير مثل روايات بيانيه مگويد اين نمازي كه گفتم واجب است اولش
قيام است، تبيرة الاحرام است و خصوصياتش را بيان مكند، آيا بيان خصوصيات به اين معناست كه دوباره آن را جعل

مكند؟! نه. و لذا مشهور در مقدمات داخليه مگويند جعل ندارد، فرمايش نائين تا اينجا متين است.

بعبارةٌ اُخري امام رضوان اله عليه يك دليل بر اينه در اسباب شرعيه سبب خودش نياز به جعل مستقل دارد، اقامه نفرمودند.
فرمودند اين قياس باطل است به چه دليل در سبب شرع نياز به جعل مستقل داريم؟ براي اين دليل اقامه نردند، مر اينه در
كه بعداً از مرحوم عراق سانند الا يك مطلبر و در انوار الهداية باشد كه من نرسيدم ملاحظه كنم. در نتيجه همه يتقريرات دي

نقل مكنيم.

مرحوم امام با توجه به مطالب قبل م گوید: باید بررس کرد که آیا در اسباب و مسببات شرعيه برائت عقل جاري مشود يا
خیر. و آيا برائت شرع جاري مشود يا خیر؟

مفرمايند اما برائت عقل جريان ندارد، تحقيق عدم امان اجراي برائت عقليه در اسباب شرعيه است، چرا؟ «لتعلّق الأمر
بالمفهوم المبين و الشك ف سقوطه بالأقل»، براي اينه امر تعلق به مفهوم مبين دارد، يعن آن مسبب مبين است مثل طهارت،
ما نمدانيم آيا با اين دو جزء طهارت واقع شد يا باید جزء سوم را بياوريم، پس شك در با نياوردن جزء سوم ش در امتثال
داریم. لذا اينجا مجال براي قاعدهي برائت عقل نيست. إن قلت: بوئيد دليل برائت عقل قبح عقاب بلا بيان است، چرا اينجا
جريان پيدا نند؟ در اقل بيان موجود است نسبت به اكثر ما بيان نداريم. در سبب كه الآن مردديم نسبت به اقل بيان داريم و
نسبت به اكثر بيان نداريم، چرا قاعدهي قبح عقاب بلا بيان اينجا جريان پيدا نند؟ امام در جواب مفرمايد درست است، از
حيث سبب ملّف متواند قاعدهي قبح عقاب بلا بيان را جاري كند، اما اين در صورت است كه يك حجت ديري در اكر
نباشد. اينجا جت ديري به نام مسبب جلوي راه ملف است، مسبب هم مبين واضح بايد او را امتثال كند، اگر او نبود مگفتيم
نمدانيم اين اقل است يا اكثر؟ قبح عقاب بلا بيان نسبت به اكثر جاري مشد، اما چون در اينجا تعلق امر به مفهوم مبين مسبب

واضح است بايد خروج از اشتغال پيدا كند و خروج از اشتغالش هم این است كه اين اكثر را بياورد.

 مآيند سراغ برائت شرع؛ حالا ما كلام امام را داريم نقل مكنيم، مفرمايند راجع به بيان برائت شرع غاية ما يقال این است
كه «الشك ف تحقّق المسبب ناشٍ الإعتبار أمرٍ زائدٍ ف السبب» و چون سببيت السبب مجعولةٌ، وقت سبب و مسبب شرع را
معنا كردند امام فرمودند سببيت مجعول است كه حالا ما در همين بحث بعداً خواهيم گفت. رفع ما لا يعلمون سببيت را نسبت به
جزء مشوك برمدارد، وقت نسبت به جزء مشوك برداشت ما بايد بوئيم شك در ناحيه مسبب هم از بين برود و بوئيم مسبب
به وسيله دو چيز موجود م شود، 1) اقل 2) نبود اين اضافه به سبب حديث رفع. يعن مگوئيم مسبب ما به دنبال دو امر

است، دو امر كه آمد مسبب مآيد، ي اين جزء اقل و دوم عدم اكثر كه عدم اكثر را ما با حديث رفع درست مكنيم.

امام مفرمايند نهايت بيان كه براي جريان برائت شرع است این است كه ما بوئيم حديث رفع  سببيت اين جزء زائد را براي
مسبب از بين مبرد، سببيت را كه از بين برد مگوييم آنچه كه سبب است اقل هست بعلاوهي عدم اين جزء زائد، اما مفرمايند
كه اين حرف باطل است، «إن الشكّ ف تحقّق المسبب ليس ناشئاً من دخالة الجزء المشوك و عدمها» اگر اين مسبب را كه ما



در آن شك مكرديم منشأش اين بود كه اين جزء زائد در آن دخالت دارد يا ندارد؟ اين راه درست است، در حال كه آنچه منشأ
شك در اين مسبب است این است كه اين اقل تمام المؤثر و تمام السبب هست يا نيست؟ شما با حديث رفع مآئيد سببيت را
جزء مشوك را برمداريد، اگر بخواهيد سببيت جزء مشوك را برداريد و با آن اثبات كنيد كه اين جزء باقيمانده تمام السبب

است مشود اصل مثبت.

خلاصه اشال امام این است كه ما بخواهيم اصالة البرائه جاري كنيم و اثبات كنيم كه اين اقل تمام السبب است مشود اصل
مثبت كه حجيت ندارد. بعد البته دو مرتبه اين را به عنوان والحاصل هم توضيح مدهند كه آن مطلب ندارد. روي اين مطلب

دقت كنيد، با وصف اينه امام در سبب و سببيت جعل را قائلاند، چرا باز بايد نسبت به مسبب احتياط شويم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


