
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 123 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

صور مسئله در بحث تعیین یا تخییری بودن واجب:
جمع بندی مباحث در قسم نخست: ملاحظه فرموديد در قسم اول از اقسام دوران امر بين تعيين و تخيير، آنچه كه در مقابل قول

تعيين ذكر شده ناتمام است.

 در قسم اول در هر سه صورت اصل بر تعیین است. در صورت اول كه مدانيم دو تا فعل واجب است اما نمدانيم هر كدام به
نحو تخييري واجب است يا تعيين؟ اينجا به اين نتيجه رسيديم كه اصل تعيين بودن است، و نمتوانيم اصل به نام برائت از

تعيين در اينجا جاري كنيم.

 صورت دوم اين بود كه مدانيم يك فعل واجب است و مدانيم فعل دير مسقط از اين واجب است، اما باز نمدانيم آن
مسقط به عنوان عدل براي اين واجب است يا اينه به عنوان عدل نيست. اينجا نیز مقتضاي ادله تعيين بودن است.

صورت سوم عبارت از اين بود كه مدانيم يك فعل واجب است اما نسبت به فعل دير نه وجوب او را مدانيم و نه عدل بودن
و مسقطيت او را مدانيم، اينجا هم چهار دليل بر تعيين بودن اقامه شد كه در ميان اين چهار دليل به نظر ما دو تا از همه مهمتر
است و آن دليل دوم و دليل سوم است، در دليل دوم گفتيم اگر فعل ديري را بياوريم، شك مكنيم در اينه آيا آن تليف اول
ساقط شد يا خير؟ اشتغال يقين برائت يقين لازم دارد، شك ما مشود شك در مسقط و در شك در مسقط بايد احتياط كنيم،
نتيجهي احتياط نیز تعيين بودن اين واجب است و همچنين دليل سوم كه بوئيم تخييري بودن نياز به بيان زائد و مؤونهي زائده

دارد با آن توضيح كه عرض كرديم.

نتيجه اين شد كه در قسم اول از دوران بين تعيين و تخيير، آنجاي كه ما شك مكنيم در اصل جعل، آيا در هنام جعل، شارع به
نحو تعيين واجب كرد يا به نحو تخييري؟ حق با مرحوم محقق نائين اعل اله مقامه الشريف است كه در هر سه صورت

مسئلهي تعيينيت مطرح است.

قسم دوم‐ دوران بین تعیین و تخییر در احام ظاهری:
يت، يعنر در حجه در باب طرق و امارات، يا به تعبير ديام ظاهريقسم دوم عبارت است از دوران بين تعيين و تخيير در اح
دير كاري به عالم واقع و جعل نداريم، دوران بين تعيين و تخيير مربوط به مقام ظاهر است، مربوط به احام ظاهريه است.
مثال معروف قسم دوم این است: با فرض اعلم بودن ي از دو مجتهد نسبت به ديري، آیا رجوع به اعلم تعين دارد يا ملّف
مخير است بين الرجوع ال الأعلم و غير الأعلم. اينجا دوران بين تعيين و تخيير در مقام ظاهر است، يعن ما الآن در مقام حم
ظاهري در اين جعل طرق و امارات شك مكنيم كه آيا قول اعلم متعين است يا اينه ملّف مخير است بين رجوع به اعلم و غير

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اعلم.

 اينجا مرحوم آقاي نائين قدس سره در جلد سوم فوائد الاصول صفحه 433 تحت عنوان تعارض بين الحجتين بحث م کند،
يعن اين تخيير،تخييري است كه منشأ آن تعارض حجتين است. نائين اظهار م کند: ما اگر در باب طرق و امارات قائل به
مسلك سببيت شويم، يعن بوئيم هر امارهاي سبب ايجاد مصلحت در مؤداي خودش است، تخيير در اينجا از صغريات تخيير
بين المتزاحمين مشود، آن وقت قانون متزاحمين این است كه اگر يك طرف اهم از ديري نباشد هر دو مساوي باشد ملّف
مخير است، اگر ي اهم از ديري باشد ملّف بايد آن ذي المزية و ذي الاهمية را بيرد حت اگر در يك طرف احتمال اهميت

نسبت به طرف دير داده شود اخذ آن واجب است.

پس اگر دربحث طرق و امارات  قائل به سببيت شديم، تخيير، مصداق تخيير بين المتزاحمين است، دير عنوان متعارضين را
ندارد، اما اگر گفتيم مسئلهي سبيبت مطرح نيست! اينه شارع اين طرق و امارات را حجت قرار داده، شارع حجيت را براي
خـبر واحـد جعـل كـرده، خـبر واحـد را حـدّ وسـط در اثبـات قـرار داده، ايـن تعـبيري اسـت كـه مـا در بحـث امـارات و مجعـول
امارات،مفصل بحث كرديم و نظريهي مرحوم نائين وسطيت در اثبات است. آخوند مگفت شارع جعل حجيت كرده و خودش
آمده منجزيت و معذريت را براي خبر واحد قرار داده بدون اينه در مؤدای او مصلحت را ايجاد كند، سببها مگويند اماره در
مؤدا ايجاد مصلحت مكند ، اما در مقابل سببها مگوئيم شارع اماره را طريق ال الواقع و حجت قرار داده، وسط در اثبات

قرار داده است.

نائين مفرمايد روي اين مصلحت اخذ به ذي الأهميه، اخذ به آن طرف كه داراي اهميت است، اين ف غاية الوضوح است،
چرا؟ مفرمايد «فإنّه يقطع أنّ السلوكه يوجب الأمن عن العقاب عل تقدير مخالفته للواقع»؛ قطع به اين دارد كه سلوك به اين
طريق، يعن سلوك آنچه كه داراي اهميت است در فرض مخالفت با واقع او را از عقاب ایمن م کند ،« بخلاف السلوك الطريق
الذي لا يحتمل فيه المزية»، اما اگر بخواهد به قول غير اعلم عمل كند اينجا امن از عقاب ندارد و شك در حجيت او داريم، «و قد
تقدّم أن الأصل عند الشك ف الحجية عدمها» مفرمايد ما يك قانون كل به شما ياد داديم كه شك در حجيت مساوي است با

قطع به عدم حجيت.

ه يتين، در طريقين، در دوران امر بين ايني پس ببينيد، نائين مفرمايد در دوران امر بين تعيين و تخيير در حجتين ظاهر
بشويم و مثال معروف آن همين مثال دوران امر بين رجوع به اعلم، يعن فرمايد بايد تعيينر بين اين دو تا هستيم من يا مخيمعي
اينه بوئيم آيا قول اعلم تعين دارد يا اينه مخيريم بين اعلم و غير اعلم، نائين مفرمايد روي مسلك طريقيت، روي مسلك خود
ما يعن نائين وسطيت در اثبات، شارع آمده اينها را طريق قرار داده، الآن دو تا طريق جلوي ماست، اگر به خصوص قول اعلم
عمل كنيم اين امن از عقاب براي ماست، اما اگر برويم سراغ قول غير اعلم، ما امن از عقاب نداريم و مفرمايند شكّ در حجيت
داريم و با شكّ در حجيت يقين به عدم حجيت پيدا مكنيم. نظير همين بيان را هم مرحوم آقاي خوئ قدس سره در مصباح
الاصول جلد دوم صفحه 457 دارند، مفرمايند:« لأن ما علم بحجيته المرددة بين كونها تعيينية أو تخييرية قاطع للعذر ف مقام
الامتثال و مبرئ للذمة بحسب مقام الظاهر يقينا»؛ عمل به قول اعلم قاطع للعذر است و مبرئ للذمه است، ذمهي ما يقيناً به
حسب ظاهر بري مشود ول طرف دير را احتمال مدهيم حجيت داشته باشد، چون احتمال حجيت مدهيم شك در حجيت

داريم و شك در حجيت مساوي با قطع به عدم حجيت فعل او است و در نتيجه همين نتيجهي تعيينيت را قائل مشوند.

مناقشه استاد در مثال رجوع به اعلم و غیر اعلم:
در اين بحث دوران بين رجوع به اعلم و غير اعلم، ما در بحث اجتهاد و تقليد بحث كرديم اولا همان طوري كه ابتدای بحث اين را
پايهگذاري كرديم كه محل نزاع جاي است كه دليل لفظ نداشته باشيم، حالا اگر آمديم از يك دليل لفظ اطلاق را فهميديم و
گفتيم« اما الحوادث الواقعة فارجعوا إل روات حديثنا»، گفتيم إل رجل عرف الحلال من الحرام، عرف حلالنا و حرامنا، گفتيم



اين اطلاق دارد كما اينه ما اطلاقش را در بحث اجتهاد و تقليد اثبات كرديم و اطلاقش مگويد لا فرق بين الرجوع إل الأعلم و
غير الأعلم، با وجود يك چنين اطلاق لفظ دير مجال براي اين بحث دوران بين تعيين و تخيير نيست.

مطلب كه يك مقداري از قديم در ذهن ما بود؛ در دوران بين اعلم و غير اعلم آيا مفروض ما این است كه قول غير اعلم ف نفسه
حجيت دارد يا خير؟ مفروض بايد همين باشد كه قول غير اعلم ف نفسه حجةٌ، منته نمدانيم در دوران بين اين دو تا آيا اعلم
رجحان و تعين دارد يا خير؟ در حال كه مرحوم نائين و به تبع ايشان مرحوم آقاي خوئ مفرمايند در دوران بين اعلم و غير
اعلم نسبت به قول غير اعلم شكّ در حجيت او داريم، چرا ما شكّ در حجيت او داريم؟ حالا اگر دو نفر همين غير اعلم، با يك نفر
دير از جهت علم با هم مساوي باشند مر قول او حجيت ندارد؟ ف نفسه قول مجتهد حجيت دارد منته بحث در این است
كه در دوران بين اعلم و غير اعلم كدام تعين دارد، اعلم تعين دارد يا خير؟ اما اين برنمگردد به اينه ما نسبت به قول غير اعلم

شك در حجيت داشته باشيم و با شك در حجيت مگوئيم يقين به عدم حجيت داريم.

بعبارة اُخري به خود نائين عرض مكنيم كه مر شما در اين قسم نمگوئيد تخيير جاء من أجل التعارض بين الحجتين؟ شما
خودتان مگوئيد تخيير در اين قسم منشأش ربط به عالم جعل ندارد، تخيير در اين قسم جاء من أجل التعارض بين الحجتين،
يعن مفروض ما این است كه هر دوي آن حجيت دارند، منته در دوران اينه ي اعلم و ديري غير اعلم است، آيا اعلم تعين
پيدا مكند يا نه؟ شما اينجا بايد يك دليل براي ما ذكر كنيد، چرا اينجا ي را برمگردانيد به اينه ما شك در حجيت او داريم و

شك در حجيت مساوي با قطع به عدم حجيت است.

بزرگان هم اين را مسلم مگيرند كه در دوران بين تخيير و تعيين در احام ظاهريه مثالش همين دوران بين اعلم و غير اعلم
است و اعلم قولش مقدّم است، ما سؤالمان این است كه مر شما مفروضتان نيست كه هر كدام حجت است؟ مفروضتان اين
است كه هر كدام حجيت دارد، هم قول اعلم حجت و هم قول غير اعلم. وقت ف نفسه حجيت دارد، بوئيد بالنسبة به اعلم قول
غير اعلم حجيتش را از دست مدهد، چه دليل داريم ما؟ اگر يك دليل لفظ حاكم بويد در باب تقليد اعلميت معتبر است،
اينجا قول غيراعلم از حجيـت مافتد، فرض ما این است كه چنين دليل نداريم، فرض ما این است كه ما هستيم و اصول
عمليه، يك اصل اشتغال و يك اصل برائت، آيا اينجا بوئيم اصالة الاشتغال مگويد شما شك در سقوط داريد، اگر به قول غير

اعلم عمل كنيم ما نمدانيم امتثال واقع شده يا نه؟ اما اگر به قول اعلم عمل كنيم امتثال واقع شده است.

جواب: از كجا اگر به قول اعلم عمل كنيم يقين به امتثال پيدا مكنيم؟ شايد قول غير اعلم مطابق با واقع باشد. در بعض از
عبارات مرحوم نائين هم هست، اين عبارت ايشان «فإنّه يقطع أنّ السلوكه يوجب الأمن عن العقاب عل تقدير مخالفته للواقع»،
يا در عبارت مرحوم آقاي خوئ که م گوید: « ما علم بحجيته المرددة بين كونها تعيينية أو تخييرية قاطع للعذر ف مقام الامتثال
»، از حيث امتثال براي ما فرق نمكند، ما قول اعلم را عمل كنيم يا غير اعلم؟ از ما بپرسند قول اعلم مطابق با واقع است؟
مگوئيم نمدانيم، ما اگر دليل داشتيم كه قول اعلم مطابق با واقع است، مگفتيم اگر اين طرف را عمل كنيم يقين به امتثال
داريم ول اگر اين طرف را عمل كنيم شك در امتثال داريم ول از نظر عمل فرق بين اين دو تا نيست و لعل قول غير اعلم

مطابق با واقع باشد و قول اعلم مطابق نباشد!

با اين بيان ما اساساً اين مثال از امثلهي دوران بين تعيين و تخيير نيست، دوران بين تخيير و تعيين بايد جاي باشد كه آن طرف
تعيين يقين الامتثال باشد، بوئيم اگر اين را انجام داديم امتثال دير يقين است! مثلا در باب نيابت بوئيم شك داريم نائب بايد
همجنس با منوب عنه باشد يا نه؟ مگوئيم اگر همجنس باشد يقيناً نيابت واقع مشود، مرد از مرد نيابت كند يا زن از زن، اما
اگر مخالفت در بيايد زن از مرد نيابت كند يا بالعس، ترديد داريم كه آيا نيابت واقع مشود يا نه؟ اينجا متوانيم بوئيم دوران
بين تعيين و تخيير است، آنجا هم اطلاقات ادله مگويد فرق نمكند نائب از نظر جنسيت مسانخ با منوب عنه باشد يا نباشد؟ با
قطع نظر از آن ادلهي لفظ مگوئيم اگر مسانخ باشد اينجا نيابت واقع مشود، اما در اينجا اين مثال كه ما بوئيم دوران بين



اعلم و غير اعلم از موارد دوران بين تعيين و تخيير است، ما از عمل به قول اعلم يك عذر قطع پيدا نمكنيم! براي اينه احتمال
مدهيم آن هم مخالفت با واقع در بيايد، از آن طرف فرض ما این است كه هر كدام حجيت ف نفسه دارد، لذا اينجا مسئلهي
تعيين بودن در دوران بين اعلم و غير اعلم روشن نيست، در بحث اجتهاد و تقليد مراجعه بفرماييد ما اولا گفتيم ادله لفظيه اطلاق
دارد و ثانياً گفتيم در اين مثال اصلا اين مثال دوران بين تعيين و تخيير نيست، دوران بين دو تا حجت است كه معارض با
يديرند، اينجا ما مخيريم در مقام عمل ي از اين دو تا را بيريم. همان اندازه كه احتمال مدهيم اين مطابق با واقع در مآيد

احتمال مدهيم آن هم مطابق با واقع در بيايد و فرق نمكند.

پس اينه مرحوم نائين، آقاي خوئ و ديران هم همينطور، اين مطلب را به صورت واضح گرفتند به نظر ما اين اشالات بر آن
متوجه است.

بنابراين ما كبري را قبول داريم، يعن در دوران بين تعيين و تخيير، تعيين هستيم، اما اين مثال براي اين كبري نيست، دوران بين
اعلم و غير اعلم از امثلهي دوران بين تعيين و تخيير نيست.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


