
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۲ خرداد ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 122 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

صور مسئله در بحث تعیین یا تخییری بودن واجب؛ صورت سوم از قسم نخست
بحث در صورت سوم از قسم اول بود؛ قسم اول در دوران بين تعيين و تخيير در احام واقعيه است . صورت سوم اين بود كه
ما مدانيم يك فعل واجب است و احتمال مدهيم كه فعل دير به عنوان عدل براي او باشد، مثلا مدانيم در يك كفارهاي صيام
شهرين متتابعين واجب است، احتمال مدهيم اطعام ستين مسين عدل براي او باشد، البته در جاي كه اين احتمالات مطرح
نباشد كه اصلا جاي براي اين بحثها نيست. اين بحث در مواردی مطرح م شود كه نظير آن  عنوان واجب تخييري را دارد.
برای مثال در بحث محرمات احرام در روایت آمده صيام شهرين متتابعين و دير حرف از اطعام ستين مسين نزده و به

قرينهي نظايرش اين احتمال وجود دارد كه اطعام ستين مسين عدل براي شهرين متتابعين باشد.

دلایل قائلین تعیین در صورت سوم از قسم نخست:
 عرض كرديم چهار دليل براي تعيين بودن در چنين مواردي اقامه شده، دو دليل را ذكر كرديم، اشالات مرحوم آقاي خوئ را

.الات ايشان وارد نيست، هم دليل مرحوم آخوند تا اينجا تام بود و هم دليل مرحوم نائينبيان كرديم و ملاحظه فرموديد اش

دلیل سوم:
دليل سوم دليل است كه مرحوم نائين اقامه كرده است؛ مرحوم نائين مفرمايد واجب تخييري ثبوتاً و اثباتاً نياز به مؤونهي
زائده دارد. اگر مولا بخواهد در يك جا يك چيزي را به عنوان واجب تخييري قرار بدهد در مقام ثبوت بايد عدل را ملاحظه كند،
در مقام ثبوت بايد براي اين واجب يك عدل را ملاحظه كند، لذا نياز به مؤونهي زائده دارد. در مقام اثبات هم بايد اين عدل را

ذكر و به آن تصريح كند.

پس تعيين بودن نياز به مؤونهي زائده ندارد اما تخييري بودن هم در مقام ثبوت و هم در مقام اثبات نياز به مؤونهي زائده دارد،
.نياز به بيان زائد دارد، حالا كه بيان زائد نداريم بايد اين را هم حمل كنيم بر واجب تعيين

:ال مرحوم خوئاش
مرحوم خوئ قدس سره در صفحهي 455 از جلد دوم مصباح الاصول، هم نسبت به مقام ثبوت اشال كردند و هم نسبت به

مقام اثبات.

اما نسبت به مقام ثبوت مفرمايند: « لا نسلم ان الوجوب التخييري بحسب مقام الثبوت يحتاج إل مؤونة زائدة بنحو الإطلاق أي
سواء كان التخيير المحتمل تخييرا عقليا أو تخييرا شرعيا، فان التخيير العقل يحتاج إل لحاظ الجامع فقط، كما ان الوجوب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


التعيين يحتاج إل لحاظ الواجب الخاص فقط، فليس هناك مؤونة زائدة ف الوجوب التخييري. نعم فيما كان التخيير المحتمل
تخييرا شرعيا يحتاج إل مؤونة زائدة، لأن الجامع ف التخيير الشرع هو عنوان أحد الشيئين‌كما تقدم. و من الواضح ان لحاظ
أحد الشيئين يحتاج إل لحاظ نفس الشيئين فيون الوجوب التخييري محتاجا إل مؤونة زائدة بالنسبة إل الوجوب التعيين. »؛
ه اين مطلب در تخيير شرعكنيم كه واجب تخييري در مقام ثبوت نياز به مؤونهي زائده دارد، بلما به نحو اطلاق قبول نم
صحيح است اما در تخيير عقل صحيح نيست. مفرمايند اگر تخيير عقل باشد، در تخيير عقل مولا فقط بايد قدر جامع را لحاظ
كند و اينجا تعيين بودن احتياج به بيان زائد دارد. زیرا براي تعيين بودن بايد يك خصوصيت را غير از آن جامع در نظر بيرد.

اما در تخيير عقل، مولا فقط بايد لحاظ جامع را بند، خصوصيات دير وجودندارد.

مرر عرض كرديم كه تخيير بين افراد صلاة نماز در مسجد، خانه، مدرسه تخيير عقل است. عقل مگويد مولا وجوب را متوجه
به طبيع صلاة كرده، طبيع صلاة در ضمن هر مصداق آورده شود عقل مگويد شما مخيريد، دير خصوصيت مدرسه و
حت خصوصيت مسجد از نظر اينه مصداق صلاة در آن محقق مشود لحاظ نمشود، از لحاظ اينه يك خصوصيات در
مسجد وجود دارد و افضل است، به دليل دير بيان مشود، اما بين تحقّق صلاة در مسجد و تحقق صلاة در منزل از نظر
طبيع صلاة فرق وجود ندارد. هر دو محقق براي طبيعت صلاة است. لذا در تخيير عقل مولا فقط قدر جامع را لحاظ مكندو
در همين تخيير عقل اگر مولا بخواهد يك فرد خاص را معيناً اراده كند هم جامع را بايد لحاظ كند و هم فرد خاص را و
خصوصيت خاص را بايد لحاظ كند، مفرمايد اگر تخيير شرع باشد در تخيير شرع در مقام ثبوت مولا بايد عدل را لحاظ
كند. در تخيير عقل ما يك قدر جامع حقيق داريم، مگويئم صلاه، اين قدر جامع بين صلاة در مسجد و مدرسه و منزل است،
اما در تخيير شرع قدر جامع حقيق نيست، بين صيام شهرين متتابعين و اطعام ستين مسين و عتق رقبه هيچ قدر جامع
حقيق وجود ندارد، آنجا مآيند يك عنوان را انتزاع مكنند مگويند احد الشيئين! و اين احد الشيئين بعد از این است كه شء
اول لحاظ شود، و شء دوم هم لحاظ شود و اين عنوان احد الشيئين از آن انتزاع شود، لذا در تاخيير شرع ايشان مفرمايد در

مقام ثبوت نياز به مؤونه زائده دارد.
 

پس اين اشال اول كه مرحوم آقاي خوئ نسبت به مقام ثبوت به نائين مفرمايند ما نمتوانيم مطلقا بوئيم واجب تخييري نياز
به مؤونهي زائده دارد، اين در تخيير عقل درست نيست اما در تخيير شرع درست است.

اشال دوم كه نسبت به همين مقام ثبوت دارند مفرمايند كه اين استدلال در حقيقت برم گردد به استصحاب عدم لحاظ
عدل، يعن مگوئيد در مقام ثبوت مولا  در واجب تخييري بايد ملاحظه كند عدل را، استصحاب مكنيم عدم لحاظ عدل را.اين
دليل ديري نيست بله حقيقت اين دليل به اين برمگردد كه ما مگوئيم واجب تخييري بيان زائد مخواهد نمدانيم مولا بيان
زائد كرده يا نه؟ استصحاب مكنيم عدم لحاظ را، حالا روي بيان هم نيائيم كه مرحله اثبات بشود همان مرحله ثبوت. عدم لحاظ

العدل را.

بعد مفرمايند استصحاب عدم لحاظ عدل دو اشال دارد، ي اينه اين اصل مثبت است شما با استصحاب عدم لحاظ عدل
مخواهيد اثبات كنيد تعيين بودن اين واجب را و اشال دومش این است كه اين هم معارض دارد، معارضش چيست؟ شك
مكنيم خصوصيت را مولا براي اين واجب تعيين اراده كرده يا نه؟ خود واجب تعيين آنجاي است كه مولا يك خصوصيت را
براي واجب اعتبار مكند ، آنجا هم استصحاب مكنيم عدم اعتبار خصوصيت را، بنابراين اين دليل شما، يعن عدم ملاحظه در
مقام ثبوت بازگشتش به استصحاب عدم لحاظ عدل است و عدم لحاظ عدل اين اشالات و اين دو اشال را دارد، هم معارض

دارد و هم مثبت است. تا اينجا نسبت به مقام ثبوت.

اشال كه مرحوم آقاي خوئ در مقام اثبات دارند این است كه مفرمايند نياز به مؤونه زائده جاي است كه پاي دليل لفظ در
ميان باشد بوئيم يك دليل لفظ مگويد صيام شهرين متتابعين لازم است، بعد شك مكنيم كه آيا اين تعيين است يا تخييري،



بوئيم اينجا اگر مولا مخواست تخييري بودن را بيان كند بايد يك بيان زائدي را مآورد، اما اين از محل نزاع خارج است،
محل نزاع و محل كلام در جاي است كه دليل لفظ نداریم، مثلا اجماع داريم كه كفاره اين محرم احرام صيام شهرين
دانيم اين به عنوان واجب تعييننم قائم شده بر اين كفاره، منته نداريم بر اين معنا! يك اجماع متتابعين است، دليل لفظ
است يا تخييري؟ اينجا دير نمتوانيم از راه بيان زائد و اينه واجب تخييري بيان زائد مخواهد وارد شويم، اين هم نسبت به

مقام اثبات اين اشال را دارند.

ارزیاب
حالا مخواهيم ببينيم كه در اين دليل حق با مرحوم نائين است يا مرحوم آقاي خوئ؟  مطلب اول این است که همانونه که
بارها گفته شد، محل نزاع در بحث دوران بين تعيين و تخيير در تخيير شرع است و تخيير عقل از محل بحث خارج است،
قرار داده يا تخييري؟ و الا هر واجب تعيين دوران بين تعيين و تخيير این است كه آيا شارع اين را به عنوان واجب تعيين اصلا
در بطنش يك تخيير عقل دارد! خود صلاة يك واجب تعيين است و اين يك تخيير عقل دارد، در خود تخيير شرع هر مصداقش
از اين را انجام بدهيد كاف يناً اين صد تا مصداق دارد، شما هر مصداقگويند اطعام ستين مسم دارد وقت يك تخيير عقل
است، عقل مگويد شما مخيري، وقت مگويند عتق رقبه، عقل مگويد هر رقبهاي باشد، يعن در هر واجب تخييري در هر
طرفش ما تخيير عقل داريم اما تخيير عقل اينجا اصلا محل بحث نيست، اگر نائين در استدلالش فرموده تخيير محتاج به بيان
زائد است، قطعاً مرادش تخيير شرع است، تخيير شرع محتاج به بيان زائد است و الا خود نائين و همه قبول دارند كه تخيير

عقل محتاج به بيان زائد نيست! 

كما اينه گفتيم و باز ترار مكنيم اصلا بحث از برائت در اين بحث كه آيا ما برائت از تعيين جاري كنيم يا خير؟ آن هم مراد
برائت شرع است، برائت عقل اصلا در كار نيست كما اينه در دليل بعد هم به اين نته اشاره مكنيم، اين مطلب اول.

مطلب دوم؛ آنچه كه ايشان راجع به اصل مثبت فرمود مطلب درست است،يعن استصحاب عدم لحاظ عدل، قبلا هم خودمان
گفته بوديم كه هم اصل مثبت است و هم معارض دارد كه آن مطلب درست است، اما آنچه مهم است این است كه با اينه خود
مرحوم نائين در كتاب اجود التقريرات تصريح كرده به اينه محل نزاع در جاي است كه پاي لفظ در ميان نباشد، اين درست
است و اگر مرحوم آقاي خوئ هم در اينجا به اين اشاره مكنند از خود مرحوم نائين گرفتند ول به نظر ما يك خلط براي
مرحوم آقاي خوئ وقاع شده و آن این است كه يك وقت هست كه ما مخواهيم بوئيم كه اين دليل لفظ كه دلالت بر وجوب
صيام شهرين متتابعين كرده، اگر اين بخواهد به نحو واجب تخييري واجب كند بيان زائد لازم دارد؟ آن وقت اشال وارد است
كه اصلا بحث ما در دليل لفظ نيست ودر آنجاي است كه يك دليل غير لفظ كه در اصول از دليل غير لفظ به دليل لب تعبير
مكند، يك دليل لب مگويد صيام شهرين متتابعين واجب است. اما اگر اينجا بوئيم  شارع به جهت وجود الإجماع اكتفا كرده
و نيامده تصريح به اين معنا كند، اگر شارع بخواهد همين جا صيام شهرين متتابعين را به نحو تخييري واجب كند باز بيان زائد
نمخواهد؟ به عبارت دير مرحوم آقاي خوئ خلط فرمودند بين اينه واجب تخييري بيان زائد لفظ مخواهد و بين اينه محل
نزاع ما در جاي است كه دليل لفظ نداريم. حالا بالاتر عرض كنيم، اصلا نائين مفرمايد واجب تخييري بيان زائد مخواهد
خواه لفظ باشد و يا غير لفظ باشد، بيان در اينجا مخصوص و مختص به بيان لفظ نيست تا بيائيم اين اشالات را وارد
كنيم؟ مگوئيم اجماع فقط مگويد صيام شهرين متتابعين واجب است، از اجماع نمتوانيم تخييري بودن اين را استفاده كنيم!
اگر شارع بخواهد اين را به نحو تخييري واجب كند بايد از يك راه ديري براي ما بيان بياورد، شما در دليل برائت عقل كه
مگوييد قاعده قبح عقاب بلا بيان است، آنجا مگوئيد فقط بيان لفظ مراد است؟ نه. نائين هم كه مگويد واجب تخييري، بيان

زائد مخواهد اما نفته بيان لفظ زائد مخواهد.

پس ما هر دو را بيان مكنيم؛ مگوئيم اگر نائين مرادش بيان زائد لفظ باشد باز منافات با اينه محل بحث در آنجاي است كه
دليل لفظ نداريم ندارد! دليل لفظ بر خود اين واجب نداريم اما منافات ندارد بوئيم براي تخييري بودنش نياز به يك بيان زائد



باشد و يا غير لفظ خواهد، خواه لفظگويد واجب تخييري بيان زائد مم است و دوم كه صحيح هم همين است، نائين لفظ
باشد! براي اينه مولا بويد اين تخييري است، نياز به يك بيان دارد، اين بيان در اينجا وجود ندارد، حالا كه وجود ندارد ما بايد
حمل بر تعيين كنيم، لذا اين اشالات كه ايشان كردند وارد نيست، بهترين اشال همان است كه بفرمايند اين بازگشتش به

استصحاب عدم لحاظ عدل است، استصحاب عدم لحاظ عدل هم معارض دارد و هم اصل مثبت است.

دلیل چهارم:
آخرين دلیل، تمسك به استصحاب است. ما الآن مفروض بحثمان این است كه مدانيم يك فعل به نام صيام شهرين متتابعين
واجب است، احتمال مدهيم كه اطعام ستين مسيناً عدل براي اين باشد، بوئيم استصحاب مكنيم عدم وجوب ما يحتمل
عدلا، آنه محتمل العدليه است را اصلا نمدانيم واجب است يا خير؟نمدانيم اطعام ستين مسيناً يا عشرة مساكين واجب
است يا نه؟ اصل عدم وجوبش است. حال اگر اين اصل را ضميمه كنيم به اينه علم به اين داريم كه صيام شهرين متتابعين
واجب است، تعيين بودن اثبات مشود. يعن ما نمگوئيم با اين اصل تعيين بودن را درست كنيم تا بشود اصل مثبت، نه!
مگوئيم اين اصل فقط مگويد اطعام ستين مسيناً كه محتمل العدليه است ليس بواجبٍ، همين! با ضمیمه کردن اين اصل به

علم به وجوب اين فعل، تعيين بودن را نتیجه م گیریم.

:ال مرحوم خوئاش
مرحوم آقاي خوئ در رد بر اين دليل مسئله را چهار صورت مكنند؛ مفرمايند بالأخره شما اين اصل عدم وجود مرادتان
برائت عقليه است، كه برائت عقليه دليلش قاعدهي قبح عقاب بلا بيان است! مفرمايد اصلا اين قاعده در اينجا جريان ندارد
براي اينه ما نسبت به آن فعل كه احتمال عدليتش را مدهيم اينطور نيست كه بوئيم احتمال مدهيم اگر تركش كنيم عقاب
داشته باشد، نه! اگر اين را انجام بدهيم او را يقيناً هم ترك كنيم احتمال عقاب ندارد، پس احتمال عقاب در ترك او وجود ندارد.
اگر ما نسبت به ترك خصوص محتمل العدليه، احتمال عقاب مداديم جاي برائت عقل بود، جاي قاعده قبح عقاب بلا بيان بود،

پس اينجا اصلا نمشود مسئله برائت عقل را مطرح كرد.

فرض دوم اينه بوئيم مراد آن كس كه اين استدلال را از اصل عدم وجوب كرده برائت شرع است، ايشان مفرمايند اشال
اين فرض این است كه تعلّق تليف به قدر جامع معلوم است و تعلّق تليف به خصوص ما يحتمل كونه عدلا هم معلوم نيست.
در تعبير قبل ليف بخصوص ما يحتمل كونه عدلاليف به جامع معلوم است اين يك، تعلّق تفرمايند در ما نحن فيه تعلّق تم
گفتيم غير معلوم، آن غير معلوم را اصلاح كنيد، غير محتمل، آقاي خوئ مفرمايد تعلق تليف به خصوص اين عدل احتمالش
هم داده نمشود، براي اينه ما مدانيم اگر تليف به نحو تخييري باشد يا اين صيام شهرين است يا اين، تعلّق تليف به

خصوص اين ليس بمحتمل، وقت محتمل نبود دير مجال براي برائت شرعيه نيست.

فرض سوم اينه بوئيم برائت شرعيه را در اينه بوئيم شارع اين را عدل براي واجب قرار داده، احتمال مدهيم اين عدل براي
اين باشد نه اينه بوئيم تليف را بالخصوص براي اين عدل قرار داده تا بوئيم برائت شرعيه جاري نمشود، چون اصالة
البرائه و اصول عمليه جاي است كه ما احتمال بدهيم،در ما نحن فيه هيچ كس احتمال نمدهد كه خصوص اطعام ستين

مسين واجب باشد، اگر يك چنين احتمال مداديم اصالة البرائه شرع جاري مشد.

در فرض سوم مفرمايند اگر كس بويد نه خصوص اين، اما احتمال مدهيم كه شارع اين را به عنوان عدل قرار داده، برائت
را در اينه شارع اين را عدل براي واجب قرار داده ما قرار بدهيم! ايشان مفرمايند اگر اين فرض سوم مراد باشد، اين
بازگشتش به برائت از اطلاق است، يعن بايد بوئيم كه اينجا يا آن واجب اول به نحو مطلق واجب است، به نحو مطلق در مقام
ثبوت، به نحو مطلق يعن اينه شما چه اين را بياوريد و چه نياوريد! يا به نحو مطلق نيست، اگر شما آمديد گفتيد ما برائت را
نسبت به اين عدل جاري مكنيم و مگوئيم ما جعله عدلا، در حقيقت برائت را نسبت به اطلاق جاري كرديد. برمگردد به برائت



از اطلاق و ما مرر به شما گفتيم برائت از اطلاق معنا ندارد، چون برائت در جاي جاري مشود كه يك سعهاي باشد، يك
ضيق باشد و بيائيم با برائت آن ضيق را برداريم، روي اين فرض سوم شما اين برمگردد به برائت از اطلاق و اطلاق خودش

سعةٌ عل الملف، ضيق وجود ندارد!

اما احتمال چهارم اينه بوئيم استصحاب كنيم، دير بحث برائت نباشد، استصحاب عدم جعل العدل للواجب المعلوم،
مفرمايند اين هم برمگردد به همان دو اشال كه قبلا گفتيم يا معارض دارد يا اصل مثبت است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


