
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۱ خرداد ۱۳۹۱

اصالت الاحتیاط
جلسه 121 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

صور مسئله در بحث تعیین یا تخییری بودن واجب
شود، قسم اول آنجايبحث در صور دوران بين تعيين و تخيير است، عرض كرديم كه اين بحث مجموعاً در سه قسم مطرح م
كه دوران امر بين تعيين و تخيير در حم واقع يا به تعبير مرحوم نائين در جعل ابتداي است. آيا شارع در عالم جعل این فعل
را به صورت معين واجب کرده يا به صورت مخير و تخييري؟ آن وقت بيان كرديم كه دوران امر بين تعيين و تخيير در عالم

جعل و در احام واقعيه خودش داراي سه صورت است كه بحث صورتهاي اول و دوم گذشت.

تذكر: بحث دوران بین تعیین و تخییر هم در تنبيهات برائت مورد بحث واقع شده و هم در همين بحث اقل و اكثر ارتباط مورد
بحث واقع شده است. مرحوم نائین اين اقسام كه بيان مكنيم را در تنبيه دوم مباحث برائت مطرح كرده است. بين آنچه كه
در فوائد الاصول و آنچه كه در اجود التقريرات آمده نیز تفاوت وجود دارد كه يك وقت من از قديم به بعض از دوستان مگفتم
اگر بشود يك تأليف سوم مركب از فوائد و اجود نوشت. الآن نسبت بين فوائد و اجود نسبت عام و خاص من وجه است،
بعض از مطالب را فوائد الاصول دارد و اجود ندارد، بعض از مسائل را اجود التقريرات دارد كه فوائد الاصول ندارد! اگر
بتوان يك كتاب جامع بين اين دو كتاب نوشت که به عنوان غايت و نهايت نظرات مرحوم محقق نائين مطرح شود، باز در كنار
آن هم شاگردهاي دير مرحوم نائين، مثلا اين كتاب نتايج الأفار كه مربوط به مرحوم شاهرودي قدس سره است، اين بزرگان
نجف مگويند از خود اين كتاب هم به خوب استفاده مشود كه ايشان بر آراء مرحوم نائين مسلط بوده، اگر بتوان اینها را نیز

ضميمه كرد يك تحقيق و مجموعهي خيل خوب مشود.

در همين قسم دوم كه ديروز بود؛ ما آمديم آن روايت « انَّ سين بَِلٍ عنْدَ اله شين » را ذكر كرديم، اگر شما به فوائد الاصول
ناه كنيد آنجا نيست! اما در كتاب اجود التقريرات جلد سوم صفحه 371 به بعد كه همين بحث دوران بين تعيين و تخيير را
مرحوم نائين بيان كردند مراجعه كنيد وجود دارد، عل اي حال ي از نات كه نبايد غفلت شود مقارنه و مقايسهي بين كلام
فوائد و اجود التقريرات است. برخ از بزرگان مثل امام رضوان اله تعال عليه، نظرات مرحوم نائين را فقط از فوائد الاصول
بيان كردند، چون فوائد هم اولين تقريرات است كه از ايشان چاپ شده و دورهي قبل هم ظاهرا باشد، اجود التقريرات دوره دوم
اصول مرحوم نائين بوده است. امام مقيدند از فوائد الاصول نقل مكنند و اصلاآراء مرحوم نائين را بر حسب آن ذكر
مكنند.وقت مقداري بيشتر با اين كتابها كار كنيد،  متوجه مشويد که گاه اوقات فوائد عمق مسئله را بيشتر دنبال كرده،
اجود التقريرات تنظيم در مطالب را بيشتر رعايت کرده، در عين اينه از عمق مسئله هم برخوردار است اما در ترتيب و تنظيم
پيداست منظّمتر و منقحتر از آن دورهي اول بوده است.پس اينها را توجه داشته باشيد كه به كلمات نائين هم بايد در فوائد

مراجعه كنيد و هم در اجود التقريرات.

صورت سوم از قسم نخست؛
صورت سوم از همين قسم اول يعن دوران بين تعيين و تخيير در احام واقعيه این است، اگر ما مدانيم يك فعل واجب است

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما نمدانيم فعل دير آيا وجوب دارد يا نه؟ و آيا عدل براي اين واجب اول هست يا نه؟ آيا مسقط است يا نه؟ هم در وجوبش و
هم در مسقطيت آن ما شك داريم، مثل اين مثال، مدانيم كه در يك كفارهاي صيام شهرين متتابعين واجب است، اما نمدانيم
اطعام عشرة مساكين هم واجب است يا نه؟ و اگر آن را هم انجام داديم مسقط از اين صيام شهرين متتابعين هست يا نه؟ اينجا

مسئله چونه است؟

نتهاي كه باز بايد تذكر بدهيم و قبلا هم اشارهاي شده، در تمام اين اقسام بحث ما اين است كه مخواهيم ببينيم از حيث اصول
عمليه مسئله چونه است؟ يعن در بحث دوران بين تعيين و تخيير از حيث جريان اصول عمليه ببينيم آيا از راه اصول عمليه ما
به تعيين مرسيم يا به تخيير؟ كدام يك از اينهاست؟ و الا اگر يك اصالة الإطلاق لفظ باشد، اين را مرر خوانديم و همه قبول
دارند، خود مرحوم نائين و ديران هم قبول دارند كه اصالة الاطلاق اقتضاي تعيينيت دارد، وقت يك دليل مگويد صيام
شهرين متتابعين واجب، اين اطلاق دارد، يعن چه چيز دير واجب باشد و چه نباشد، به معناي تعيينيت است! محل كلام در
جاي است كه ما مدانيم يك فعل واجب است اما براي اين وجوب ما دليل لفظ نداريم، اصالة الاطلاق در كار نيست، حالا كه

دليل لفظ نداريم ببينيم از حيث اصول عمليه مسئله چونه است؟

محققين براي تعيينيت و اشتغال چهار راه ذكر فرمودند؛ مرحوم آقاي خوئ قدس سره تمام اين چهار راه را در كتاب مصباح
الاصول نقل كردند و همه را مورد مناقشه قرار دادند و نظر شريفشان بر اين شده كه اشتغال و تعيين در كار نيست بايد برويم

سراغ برائت و تخيير.

راه اول راه است كه مرحوم آخوند در كفايه دارد، مرحوم آخوند در كفايه، در بحث اصالة البرائة مفرمايند اگر در شرطيت
يك شيئ براي واجب شك كنيم ، اينجا چون شرطيت قابليت رفع و قابليت وضع دارد،اصالة البرائه جاري مشود. حديث رفع
اين را مگيرد، باز من اين نته را عرض كنم، حالا ولو در اثناي كلام هم مآيد، كلمات اصوليين اينجا و در بحث اصالة البرائه
خواهيم فقط بحث از برائت شرعخواهم عرض كنم، آيا ما ماوقات قابل جمع هم نيست، از اين نظر كه م اجمال دارد و گاه
را كنيم، ببينيد افرادي مثل آخوند و مرحوم محقق نائين، اينها برائت عقل را اصلا در اقل و اكثر جاري نمدانند و در اقل و

اكثر در اجزاء تحليليه، اجزاء تحليليه مثل همين شرايط.

گردد به دوران بين تعيين و تخيير، و چون در اقل و اكثر برائتكه من قبيل الجنس و النوع باشد، اين برم فرمود آنجاي نائين
نيستند از حيث برائت عقل، لذا آخوند و نائين اصلا برائت عقل را كنار مگذارند و وارد برائت شرع مشوند و اين هم

نتهاي است كه بايد به آن توجه داشت.

آخود اينجا هم بحث برائت عقل را نرده، م فرمايد ادله برائت شرع مثل حديث رفع مآيد آن شرايط كه اخذ در واجب
بخواهد بشود اگر مشوف باشد برمدارد، نمدانيم شارع اين شرط را شرط براي واجب قرار داده يا خير؟ اصالة البرائه اين را
برمدارد. آخوند مفرمايد اگر دوران بين تعيين و تخيير به خاطر اين باشد كه احتمال بدهيم شارع يك شرط را در واجب اخذ
كرده «فيحم بالتخيير» چرا؟ «لأنّ الشرطية قابل للرفع و الوضع فيشملها حديث الرفع» اما در دوران بين تعيين و تخيير اگر ما
احتمال بدهيم يك خصوصيت را در ذات واجب. تعبير اين است «إن كان من جهة احتمال دخل خصوصية ذاتية ف الواجب
كما ف المقام» يعن در اينه آيا اين واجب تعين است يا تخييري، اين برنمگردد به اينه آيا شارع يك چيزي كه مسلّم واجب
است، يك شرط را در آن اخذ كرده يا نه؟ تا ما اصالة البرائه را جاري كنيم، اين برمگردد به اينه آيا واجب را از اول با

خصوصيت تعينيت جعل كرده يا نه؟

اين شك ما به جهت احتمال دخل يك خصوصيت ذات در واجب است، آيا شارع از اول كه صيام شهرين متتابعين را به عنوان
كفاره قرار داد، به عنوان تعيين قرار داد يا نه؟ اينجا دير نمتوانيم بوئيم اصل برائت از تعيينيت است، براي اينه آخوند



مفرمايد خصوصيت انتزاع از عنوان خاص مشود، يعن اگر شما يك جاي بدانيد كه اين واجب تعيين است مآئيد تعيينيت
را انتزاع مكنيد، تعينييت دير مجعول شرع نيست و قابليت رفع و وضع شرع را ندارد. لذا نظر شريف مرحوم آخوند این
است كه ما در اين گونه خصوصيت نمتوانيم اصالة البرائه جاري كنيم، اگر اصالة البرائه جاري نشد «لا مناص من الحم
بالاشتغال»، اشتغال مگويد بايد اين واجب رابياوري، چه فعل دير را بياوري و يا نياوري، فايده ندارد بايد اينه مسلّم واجب

است را بياوري.

مرحـوم آقـاي خـوئ در مصـباح الاصـول، در جـواب مفرماينـد درسـت اسـت خـود خصوصـيت منتزعـةٌ مـن الخـاص، خـود
خصوصيت قابليت رفع و وضع را ندارد اما اعتبار اين خصوصيت كه قابليت رفع و وضع را دارد! ما نمدانيم شارع اين
خصوصيت را اعتبار كرده يا نه؟ آيا اين خصوصيت در نزد شارع معتبر است يا خير؟ اصل عدم اعتبارش است، ما مدانيم
اگر كس در حج فلان محرم از محرمات احرام را انجام داد، بايد دو ماه روزه بيرد ول نمدانيم ده روز طعام به مسين هم
مسقط اين است يا خير؟ شارع او را عدل براي اين قرار داده يا خير؟ اگر مسقط باشد، اگر عدل قرار داده باشد به اين معناست
كه صيام شهرين خصوصيت ندارد، تعيينّيت در كار نيست و شما بين اين دو تا مخير هستيد، ايشان مگويد ما شك مكنيم آيا

اين خصوصيت را شارع اعتبار كرده يا خير؟ اصل عدم اعتبار آن است.

اينجا يك وجه چهارم را مرحوم آقاي خوئ نقل مكنند به نام اصل عدم وجوب جعل ديري، اين جواب برمگردد به همان
وجه چهارم و اين جواب از مرحوم آخوند نشد، در نظر آخوند بين خصوصيت و اعتبار خصوصيت فرق وجود ندارد، آخوند
مگويد اصالة البرائه يك دليل شرع است، در آنچه كه مجعول شرع است جريان پيدا مكند، شرطيت در آن اموري كه شرط
زائد بر مشروط باشد قابليـت رفع و وضع را دارد، مثلا شارع متواند در نماز طهارت را شرط قرار بدهد، شك مكنيم كه
طهارت را شرط قرار داده يا خير؟ اصل عدم آن است و مانع هم ندارد، همه هم قبول دارند، اصالة عدم كون الطهارة شرطاً
شما الآن ببينيد در طواف مستحب شك مكنيد طهارت در آن معتبر است يا نه؟ اصل این است كه طهارت در آن معتبر نيست،

اما اگر در يك خصوصيت ذات شك كنيم جاي طواف مستحب ناه به كعبه جاي آن را مگيرد يا خير؟

اين مثال خيل خوب شد، شك كنيم آيا نظر به كعبه مسقط طواف مستحب است يا خير؟ چون اينه الآن مگوئيم دوران بين
ت ذاتكه يك خصوصي فرمايد در جايه در مستحبات هم جريان دارد، آخوند متعيين و تخيير فقط در واجبات نيست بل
است، اين خصوصيت ذات دير قابل رفع و وضع نيست، نمتوانيم بوئيم شارع از اول طواف مستحب را آورد بعلاوهي
تعيينيت، اين نيست! بعلاوهي اين خصوصيت ذاتيه، آخوند مگويد اين خصوصيت ذات را ما از يك خاص بايد انتزاع كنيم،
اگر دليل پيدا كرديم يا راه پيدا كرديم كه اگر فعل ديري انجام داديم مسقط اين نيست ما مآئيم تعيينيت را درمآوريم، پس
است ول ت مجعول شرعويد شرطيخواهد باُخري آخوند م باشد. بعبارة تعينيت يك امري نيست كه قابل رفع و وضع شرع
تعيينيت مجعول شرع نيست، تمام اين استدلال آخوند به اين برمگردد، شرطيت مجعول شرع هست اما تعيينيت معجول
تواند بردارد. به نظر ما حق با مرحوم آخوند است و جوابنيست را نم نيست و اصالة البرائه چيزي كه مجعول شرع شرع

كه مرحوم آقاي خوئ دادند قابل قبول نيست.

يك بحث در اوامر بود كه آيا اطلاق اقتضا تعيينيت، نفسيت و عينيت را دارد؟ این ی بحث است. بحث اقل و اكثر با فرض این
است كه ما دليل لفظ نداريم، مخواهيم بوئيم اصول عمليه آيا اقتضا تعيينيت دارد يا تخييريت.

دليل دوم را مرحوم نائين فرموده؛ نائين مفرمايد ما با انجام فعل دير ـ اطعام عشرة مساكين ـ شك مكنيم امتثال نسبت به
آن واجب معلوم انجام شد يا خير؟ اصالة الاشتغال مگويد هنوز ذمهي شما مشغول است، ببينيد آنچه كه ما به آن رسيديم این
است كه كس كه اين محرم احرام را انجام داد بايد دو ماه روزه بيرد، اما نمدانيم ده مسين طعام جاي او را مگيرد يا نه؟
اگر آمديم ده مسين طعام داديم شك داريم در اينه آيا امتثال واقع شده يا خير؟ اصالة الاشتغال در اينجا مگويد بايد همان



صيام شهرين متتابعين را انجام بدهيم.

مرحوم آقاي خوئ در اينجا مفرمايند ما دو جور تخيير داريم، يك تخيير عقل و يك تخيير شرع، در تخيير عقل ما علم داريم
به اينه وجوب به قدر جامع بين الفعلين تعلّق پيدا كرده، اين براي ما معلوم است، در تمام موارد تخيير عقل تعلّق تليف به قدر
جامع مسلم است منته شك مكنيم آيا اين فعل خصوصيت دارد يا آن فعل، مآئيم اصالةالبرائه عن الخصوصيه را جاري

مكنيم.

ليف علمتعلق الت كونه مأخوذاً ف ليف به جامع براي ما معلوم است، إنّما الشك ففرمايد حالا كه تاُخري ايشان م بعبارة
نحو الإطلاق و لا به شرط، أو عل نحو التقييد و بشرط الشء، آيا اين متعلق به نحو مطلق است كه بوئيم چه اين فرد چه آن فرد!
لا به شرط اين فرد و آن فرد فرق نمكند، يا به شرط شء است. مفرمايند نمشود بوئيم در مقام واقع اهمال وجود دارد، در
مباحث اصول از ما زياد شنيديد كه اهمال در مقام ثبوت محال است! در مقام ثبوت مولا يا بايد ارادهي اطلاق كرده باشد و يا

ارادهي تقييد كرده باشد.

پس مفرمايند در موارد تخيير عقل ما علم اجمال داريم به اينه آن جامع واجب است، تليف به او تعلق پيدا كرده اما نسبت
به اينه آيا به نحو مطلق است يا مقيد، شك داريم! آن وقت مرحوم خوئ مفرمايد ما كه آمديم به شما ياد داديم اينجا انحلال به
وجود مآيد، و براي انحلال اگر اصل جاري شود در يك طرف بلا معارض، مسئله تمام است و اينجا اصل در يك طرف بلا
معارض است، در طرف تقييد اصالة البرائة عن التقييد معارض ندارد، براي اينه اصالة البرائه عن الاطلاق اثر ندارد، اطلاق
خودش توسعهي بر ملّف است، اصالة البرائه جاي بايد جاري شود كه ضيق در كار باشد، تقييد ضيق اصالة البرائه در آن

جاري مشود لذا انحلال در او به وجود مآيد، اين راجع به اينه اگر تخيير عقل باشد.

بعد مفرمايند اگر تخيير شرع باشد باز هم در آنجا تليف بأحد الشيئين تعلق پيدا مكند و در آنجا هم شك در تقييد داريم و
نسبت به شك در تقييد اصالة البرائه جاري مكنيم. اينجا به نظر من باز مرحوم آقاي خوئ كاملا از مسير بحث خارج شدند،
آخوند، نائين و ديران در دوران تعيين و تخيير اصلا بحث برائت عقل و تخيير عقل مطرح نيست! در دوران امر بين تعيين و
تخيير بحث این است كه آيا ما برائت شرع و ادلهي نقل برائت را متوانيم جاري كنيم يا خير؟ همهي بحثها همين است،
دوران امر بين تعيين و تخيير يك ريشهاش در اقل و اكثر ارتباط است، در اقل و اكثر ارتباط نه آخوند و نه نائين انحلال را
نپذيرفتند، وقت انحلال را نمپذيرند دير جاي براي برائت عقل وجود ندارد. همه بحثها در برائت شرع است، اينها مگويند

ما در اينجا اگر آمديم اين فعل را انجام داديم شكمان به شك در سقوط برمگردد و در شك در سقوط بايد اشتغال بشويم.

برائت در جاي است كه ما شك در ثبوت تليف داشته باشيم، اينجا اصل يك تليف مسلّم است مدانيم كفارهي اطعام
عشرةمساكين بايد داده شود، اما نمدانيم عشرة مساكين آيا عدل او هست يا نه؟ پس اصل تليف مسلّم است و اينجا دير
مجال براي برائت شرع نيست، لذا مرحوم آخوند در اين جواب رفتند به مبنا خودشان و اينه انحلال نيست!و ثانياً اشال كه
است كه تخييری بودن مسلّم باشد، اگر يك جاي ليف به قدر جامع در جايدر جلسات قبل بيان كرديم، گفتيم بحث تعلق ت
واجب تخييري نيست، تعلّق به قدر جامع اصلا براي ما معلوم نيست و دوران بين تعيين و تخيير در حقيقت برمگردد به اينه
شك داريم آيا تليف به جامع تعلّق پيدا كرده يا به خصوص اين صيام شهرين متتابعين، اين هم اشال دوم. و لذا اين وجه دوم

كه مرحوم خوئ هم جواب دادند اين دو اشال متوجهش است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


