
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۰ اردیبهشت ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 114 

 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

 

الاصول نسبت به سخن مرحوم خوئ مناقشه صاحب منتق 
بحث در مناقشهاي بود كه نسبت به فرمايش مرحوم آقاي خوئ قدس سره از طرف صاحب منتق الاصول وارد شد. صاحب
كتاب منتق فرمودند: اين اشال شما بر مرحوم نائين روي اين مبناست كه ما حقيقت انشاء را يك امر شخص بدانيم، بوئيم
انشاء ابراز اعتبار نفسان شخص است، اما اگر حقيقت انشاء را همان معناي كه مشهور بيان كردند كه مگويند انشاء عنوان
تسبيب را دارد و موضوع براي اعتبار عقلاست، بدانیم؛ اين فرمايش نائين درست است و جعل و مجعول از هم جدا مشود. اما
الاست، ذاتاً اتحاد دارند و اعتباراً تغاير دارند، اين اش در انشاء جعل و مجعول ي (مرحوم آقاي خوئ) روي مبناي خود شما
بود كه ديروز هم توضيح داديم و در حقيقت عرض كرديم صاحب منتق دو اشال بر مرحوم آقاي خوئ دارد كه اشال اول

همين بود كه باز امروز ترار كرديم.

اشال استاد به مناقشه صاحب منتق الاصول
به نظر ما هر دو اشال صاحب منتق غير وارد است،

اشال نخست: اولا اين معنا كه بوئيم طبق مبناي مرحوم آقاي خوئ قدس سره انشاء يك امري است كه عبارت از ابراز اعتبار
ر كاري به اعتبار عقلا ندارد، اما طبق تفسير مشهور ما بايد برويم سراغ اعتبار عقلا، اين حرف درستوئيم دياست و ب نفسان
نيست. حالا مجال نشد بر اينه مجدداً مراجعه كنيم، يك بحث مفصل در مورد حقيقت انشاء در همان سالهاي اول بحثهاي
اصولمان داشتيم، آنجا چهار مبنا در حقيقت انشاء را مطرح كرديم و خود ما هم در نهايت همين مبناي مشهور را اختيار
كرديم، اما در آنجا صحبت اين نبود كه روي مبناي مشهور انشاء و اين اعتباري كه شخص مكند موضوع براي اعتبار عقلا
مشود، اما روي اين مبناي مرحوم آقاي خوئ موضوع براي اعتبار عقلا نيست. اصلا چنين نتيجهاي برايش مترتب نيست.
همهي كسان كه انشاء را معنا مكنند قبول دارند كه بعد از اين انشاء آنچه كه انشاء كننده انشاء مكند يا موضوع براي اعتبار
عقلاست يا موضوع براي اعتبار شارع است. شارع فرموده اگر از روي قصد و اراده گفت «أنتِ طالق» من اعتبار مكنم
بينونت بين تو و زوجهات را! يا بوئيم عقلا اعتبار مكنند، در اين معنا كه انشاء يا موضوع براي اعتبار عقلاست يا موضوع

.وجود ندارد، اين اولا فرق براي اعتبار شارع. بين مبان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال دوم: ثانياً ما عرض كرديم تفيك بين جعل و مجعول به همين عنوان، يعن عنوان جعل و مجعول اين عمدتاً در كلمات
مرحوم محقق نائين و به قول امروزيها در مدرسهي نائين مطرح شده، در حال كه اين تفسيري كه مشهور براي انشاء دارند
قبل از مرحوم نائين است، يعن آيا صاحب منتق الاصول ملتزم مشوند به اينه مشهور بين جعل و مجعول فرق قائلاند،
لازمهي كلام ايشان این است كه بويند تمام مشهور از جمله نائين بين جعل و مجعول تفيك قائلاند، در حال كه اصلا اين

مطلب در كلمات مشهور نيامده و چه بسا قرائن بر خلافش هم باشد.

اشال سوم: اشال سوم این است كه اساساً تفيك بين جعل و مجعول روي يك اصطلاح خاص است كه مرحوم نائين دارد،
نائين معتقد است كه اگر مجعول داراي يك شرايط باشد، مادام كه آن شرط به مرحلهي فعليت نرسيده مجعول هم فعليت
ندارد و مجعول در مرحلهي انشاء هم همان جعل است، نائين در مرحلهي فعليت قائل به تفی است. مگويد: «يمن أن يون
الجعل فعلياً و لا يون المجعول فعلياً»، اينجا تفيك را قائل است. شارع آمده انشاء كرده، جعل كرده، چه چيزي را؟ اينه
مجعول چيست؟ وجوب حج براي مستطيع را، اين مشود مجعول، شارع انشاء فرموده وجوب حج را براي مستطيع، مجعول ما
مشود وجوب حج براي مستطيع، مادام كه استطاعت در عالم خارج محقّق نشده هنوز مجعول فعليت پيدا نرده اما جعل در
مرحلهي فعل هست، جعل كه شارع انجام داده فعليت دارد، انشاء شارع فعليت دارد اما منشأ و مجعول فعليت ندارد، آن وقت
مرحوم صاحب كتاب منتق الاصول عليه الرحمه مسئلهي مجعول را بردند روي اعتبار عقلا، در حال كه اينطور نيست، در
اصطلاح مرحوم نائين وقت شرايط فعليت مجعول موجود شد مجعول فعل مشود، وقت استطاعت فعليـت پيدا كرد مجعول
فعل مشود، اينجا دير كاري به اعتبار عقلا نداريم و اعتبار عقلا اصلا در بعض از موارد انشاء وجود دارد، الآن در باب اين
وجوب حج ما چه چيزي به نام اعتبار عقلا داريم؟ ايشان ملتزم مشود كه شارع يك انشائ كرده، منشأ وجوب حج بر مستطيع
است، بعد كه يك شخص در عالم خارج مستطيع شد حالا باز عقلا مآيند يك اعتباري مكنند وجوب را براي او، اينه معقول

نيست عقلا بيايند الآن براي او وجوب را اعتبار كنند.

بنابراين اين مطلب به هيچ وجه با آن مبان در باب انشاء سازگاري ندارد؛ بحث اينه انشاء موضوع واقع مشود براي اعتبار
عقلا يك بحث است، اختلاف در حقيقت انشاء بحث ديري است، و بحث جعل و مجعول يك بحث است و بحث اعتبار عقلا و
اعتبار شارع بحث ديري است، به نظر مرسد كه مقداري در اينجا خلط شده است. گرچه ايشان احاطهي خيل جامع بر
كه نائين كند مخصوصاً از بحث جعل و مجعولدارند اما آن مقداري كه ذهن ما در اين بحث ياري م و اصفهان نائين مبان
در بحث استصحاب تعليق دارد. كه شايد اولين بحث كه ما در مباحث اصول اجتهادي مورد مباحثه قرار داديم همين بحث
استصحاب تعليق بود، آنجا انسان مبيند كه اصطلاحات كه نائين براي جعل و مجعول دارد با اصطلاحات كه مشهور دارند

تفاوت دارد، روي همان اصطلاح خودش مسئلهي تفيك بين جعل و مجعول را مطرح كرده است.

اشال دوم كه ايشان كردند و خيل براي ما جاي تعجب است كه يك وجوب تطبيق درست كردند، ايشان در اشال دوم بر
مرحوم آقاي خوئ فرمودند بالأخره شما گرفتار اصل مثبت هستيد، چرا؟ فرمودند طبق همين مبناي شما كه انشاء ابراز اعتبار
نفسان شخص است، شارع آمده وجوب را بر كلّ مستطيع جعل كرده، يعن مجعول اول وجوب الحج عل المستطيع به نحو
كل است، بعد كه اين شخص در عالم خارج مستطيع مشود اين وجوب كلّ بر اين شخص تطبيق پيدا مكند و اين شخص
الآن مشود واجب الحج، اين شخص كه در خارج مستطيع شد. فرمود آثار عمليه بر اين وجوب تطبيق مترتب مشود و

استصحاب عدم جعل نسبت به اين وجوب تطبيق عنوان اصل مثبت را دارد، اين خلاصهي اشال دوم بود.

ديروز هم اشاره كرديم، اين هم بسيار تعجب است از مثل ايشان كه ما در مقام تطبيق يك وجوب ديري پيدا نمكنيم، اينطور
نيست كه بوئيم شارع يك وجوب كلّ براي مستطيع آورده و يك وجوب دوم در مقابل تطبيق بر اين شخص آورده، به عبارت
دير طبق بيان صاحب منتق وقت اين شخص در عالم خارج مستطيع مشود بايد بوئيم شارع متعال مجدّداً وجوب را بر اين
شخص تطبيق و اعتبار كرده، در حال كه اين واجب البطلان است، شارع آمده وجوب را به نحو كل براي مستطيع جعل كرده،



بعداً اين شخص وقت مستطيع مشود قهراً اين برايش انطباق پيدا مكند و ما دير وجوب دوم اصلا نداريم كه اسمش را
بذاريم وجوب تطبيق، ي وجوب بر مستطيع است كه م شود مجعول، مجعول تا حالا فعليت نداشت و حالا كه اين آدم
مستطيع شده، همان فعليت پيدا كرده، يك وجوب دوم نيست تا شما بفرماييد استصحاب عدم جعل نسبت اين وجوب دوم
مشود اصل مثبت، اگر نسبت به وجوب اول اصل مثبت است اين هم همان است منته فعليت آن است و فرق نرده، نه

اينه اين يك وجوب دوم باشد كه ايشان در اينجا آمدند مطرح كردند.

پس اين اشالهاي صاحب منتق وارد نيست اولا، اصل فرمايش مرحوم آقاي خوئ و اشال مرحوم آقاي خوئ به نائين وارد
است. ما همه جا مآئيم پاي عرف را در ميان مآوريم و بعض از جاهاي حساس عرف را كنار مگذاريم، تفيك بين جعل و
مجعول يك امر عقل، يك تحليل عقل است، عرف نمگويد شارع يك جعل دارد و يك مجعول، آيا ما استصحاب را در جعل
جاري كنيم يا در مجعول؟ استصحاب را در عدم جعل جاري كنيم يا در عدم مجعول، عرف و عقلا عدم جعل را مساوي با عدم
مجعول مدانند و عدم مجعول را مساوي با عدم جعل مدانند، جعل را مساوي با مجعول مدانند، جعل و مجعول دو چيز
نيست، منته اين جعل و مجعول مادام كه شرطش نيامده فعليت ندارد، هر دو در مرحلهي انشاء است اصلا هر دو غلط است
كه مگوئيم بله يك چيز است و دو چيز نيست! نمتوانيم بوئيم جعل انشائ است و مجعول غير انشائ. مجعول انشائ است

و جعل غيرانشائ، اين نمشود.

عرف در چند جا دخالت دارد؛ يك جا در فهم مفاهيم الفاظ است كه «العرف مرجع لمفاهيم الألفاظ»، جاي دوم در تطبيق كلّيات
بر مصاديق است كه عرف مگويد اين دم است، اين آب است، كلّ را بر مصاديق تطبيق مكند، يك جاي سوم هم بود كه

حالا هر چه فر مكنم به ذهنم نمآيد.

اين مورد چهارم است؛ در اينه آيا دو چيز در اين حم حاكم و امر آمر است يا يك چيز، شما در باب استصحاب مگوئيد بقاء
المستصحب بنظر العرف اين هم يك جاست كه عرف بويد اين موضوع همان موضوع است، وقت موضوع همان موضوع بود
حمش را ابقاء مكنيم، در اين حم هم بايد برويم سراغ عرف، به عرف مگوئيم آيا شارع دو چيز دارد يا يك چيز؟ يك جعل
دارد و يك مجعول! يا اگر به حسب تحليل عقل دو چيز هستند مثل الانسان حيوان ناطق كه به حسب تحليل عقل مركب است
ول عرف آن را يك چيز مداند، در باب احام هم عرف يك چيز مداند وقت ي مداند استصحاب جعل همان استصحاب

مجعول است، استصحاب عدم جعل همان استصحاب عدم مجعول است، فرق ميان اينها نيست.

به نظر ما اشال مرحوم عراق و اشال آقاي خوئ بر مرحوم نائين وارد است و طبق بيان مرحوم عراق نم توان در اينجا
اصل مثبت را پذیرفت ، با همان توضيح كه عرض كرديم و طبق بيان مرحوم آقاي خوئ ما دو چيز، ي به نام جعل و ي به

نام مجعول نداريم.

بر مرحوم نائین  و مرحوم خوئ نقض مشترک محقق عراق
 آن وقت مرحوم عراق و آقاي خوئ (اين دو نفر) يا شايد هم مرحوم آقاي خوئ از مرحوم عراق گرفته، يك نقض بر مرحوم
نائين كردند، گفتند اگر استصحاب عدم جعل مثبت است پس استصحاب بقاء جعل هم بايد مثبت باشد، در حال كه
استصحاب بقاء جعل اساس شريعت ما را تشيل مدهد، در صدر اسلام احام جعل شده، الآن نمدانيم در زمان غيبت
كبري آن جعل باق است يا نه؟ استصحاب مكنيم بقاء جعل را، استصحاب مكنيم عدم نسخ را، اين دو بزرگوار مگويند اگر
جعل و مجعول دو تا هستند، وقت شما استصحاب مكنيد بقاء جعل را پس با اين اگر اثبات شد بقاء مجعول م شود اصل
مثبت، چون شما مگوئيد مجعول غير از جعل است، در حال كه كس نمتواند به اين مطلب ملتزم شود، يعن همه اصوليين

استصحاب بقاء جعل و عدم نسخ را جاري مكنند و كس هم مسئله اصل مثبت را مطرح نرده است.



در اينجا صاحب منتق الاصول اشال به اين نقض دارند و مفرمايند ما اصلا در بقاء جعل احام نه نياز به استصحاب داريم
و نه نياز به روايت «حلال محمدٍ(ص) حلال إل يوم القيامة و حرامه حرام إل يوم القيامة» داريم، چون برخ از اصوليين براي
بقاء جعل و بقاء شريعت به اين روايت تمسك مكنند، صاحب منتق الاصول مفرمايد ما نه نياز به استصحاب داريم و نه به
ه علدارد، «ل م الصيام» اطلاق زماندارد، «كتب علي گوئيم «اقيموا الصلاة» اطلاق زمانه ماين روايت نياز داريم بل
الناس حج البيت» اطلاق زمان دارد، ما به اصالت الإطلاق در ادلهي احام تمسك مكنيم و با اين اطلاق مگوئيم اين ال يوم

القيامة باق مانده است.

اينجا ولو اينه ايشان دقت خوب فرمودند ول اشال كه بر ايشان داريم اين است كه اگر كس در اين اصالة الاطلاق ترديد
يوم القيامة» ولو روايت استفاده كرد و در سند روايت «حلال محمد حلال إل  توان از ادله اطلاق زمانكرد و گفت: نم
مشهـور اسـت، خـدشه كـرد، ايـن بـالأخره بايـد بـه استصـحاب پنـاه بـبرد، درسـت اسـت بـا وجـود اصالـة الإطلاق مجـال بـراي
استصحاب نيست و قبول داريم، با وجود اماره ما سراغ استصحاب نمرويم اما اگر كس در اين اصالة الاطلاق خدشهاي
كرد، فرض كنيد بعض از احام ضروريهاي كه دليل لفظ ندارد، حالا اين را بيشتر به عنوان نقض بر ايشان وارد مكنيم،
نماز، روزه، حج و ... دليل لفظ دارد اما بعض از احام ضروريه كه دليل لفظ ندارد را چار مخواهيد بنيد؟ يك حم
ضروري كه در دين بوده الآن هم با بخواهيم بوئيم هست يا نه؟ اگر دليل لفظ نداشته باشيم مثلا فرض كنيد راجع به وجوب قتل
مرتد اگر در رواياتش خدشه كردند، اما به عنوان يك حم مسلّم در زمان پيامبر صلوات اله عليه و ائمه عليهم السلام بوده الآن
نمتوانيم استصحاب كنيم، مسلّم است و راه غير از استصحاب نداريم، چون اصالة الإطلاق را فقط در ادلهي لفظيه متوانيم
ماست كه يك ح ار كنيم؟ ثانياً اصالة الإطلاق در جاياگر در خود اصالة الاطلاق خدشهاي شود چ ك كنيم، پس اولاتمس
دليل لفظ داشته باشد، ما برخ از احام مسلّمه را داريم كه دليل لفظ ندارد و بايد استصحاب كنيم، مثلا اجماع بوده، يا

ضرورت بر آن قائم شده، ضرورت بوده اما حالا بايد اين حم ضروري را استصحاب كنيم.

نته سوم این است كه گاه اوقات بعض از احام شرايع سابقه را استصحاب مكنيم در حال كه در شرايع سابقه هم دليل
لفظاش براي ما روشن نيست فقط براي ما مسلّم است در آن شريعت سابق اين حم بوده، مآئيم استصحاب مكنيم.پس اين
بيان هم درست نيست و اين نقض هم كه باز اين دو بزرگوار بر مرحوم نائين كردند كه اگر بوئيم آنجا اصل مثبت است و
اينجا هم اصل مثبت است، اين نقض وارد است و در حقيقت همين كه آقاي لطيف هم گفتند صاحب منتق الاصول هم پذيرفته
كه استصحاب بقاء احام مشود اصل مثبت، يعن اگر كس استصحاب عدم جعل را اصل مثبت بداند استصحاب جعل را هم

بايد اصل مثبت بداند و قابل تفيك نيست. اصل بحث اقل و اكثر ارتباط تمام شد.
  

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


