
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 112 

 

 

  

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث در فرمايش مرحوم محقق نائين بود كه فرمودند در اقل و اكثر ارتباط اگر ما بخواهيم استصحاب عدم وجوب اين جزء
مشوك را به نحو عدم ازل، آن هم به نحو عدم محمول و كانَ تامه بخواهيم جاري كنيم مشلش این است كه عنوان اصل
مثبت را از دو جهت پيدا مكند و اين عمدهي فرمايش مرحوم نائين است كه ما در اقل و اكثر نسبت به اين جزء اگر
استصحاب كنيم عدم وجوب اين جزء را به نحو عدم ازل آن هم به نحو كانَ تامه كه حالت سابقه داشته باشد. چون در كان
ناقصهاش ملاحظه فرموديد كه حالت سابقه ندارد، فرمودند اگر اين باشد از دو جهت عنوان اصل مثبت را پيدا مكند. ي از
اين جهت كه ما با استصحاب عدم جعل نمتوانيم اثر عدم مجعول كه خودش ي از آثار است را بار كنيم، عدم مجعول ي از
آثار قهريِ عدم جعل است، استصحاب عدم جعل اول بايد اول مجعول را اثبات كند و بعد از آن اثبات كند كه اقل واجب است،

لذا از دو جهت عنوان اصل مثبت را پيدا مكند.

مرحوم نائين مآيند در فرض دير ـ كه خيل بحث هم ندارد ـ و آن اينه وجوب را بياوريم روي مجموع و نه اين جزء مشوك،
ر اصلاآن دو تا عدمهاي دي .وئيم آيا وجوب به اكثر تعلّق پيدا كرده يا نه؟ استصاب كنيم عدم وجوب اكثر را به نحو عدم ازلب
مورد اعتنا و مورد بحث نيست، كس هم توهمش را نمكند. آنچه كه جاي توهم استصحاب دارد، استصحاب عدم ازل است،
بوئيم در ازل اكثر واجب نبود الآن هم استصحاب بنيم عدم وجوب اكثر را به نحو عدم ازل، نائين مفرمايد اين هم دو تا
اشال دارد. اشال اولش همان اصل مثبت بودن به لحاظ همان عدم مجعول است، يعن بوئيم عدم جعل لازمهي اولش عدم
مجعول است و لازمهي دومش اين مشود كه اقل واجب باشد، پس باز اين استصحاب هم مشود اصل مثبت. اما اشال دوم
اشال تعارض است؛ مگوئيم در مورد اقل هم همين عدم ازل وجود دارد، اگر شك كنيم اقل وجوب براي او الآن جعل شده يا
نه؟ مگوئيم در ازل كه جعل نشده بوده و الآن هم استصحاب كنيم عدم وجوب اقل را، در نتيجه استصحاب عدم وجوب اكثر با

استصحاب عدم وجوب اقل با يدير تعارض مكنند.

نتيجه اين شد كه در اين بحث نائين مفرمايد بعض از استصحابها حالت سابقه ندارد، آنجاي كه عدم نعط باشد، بوئيم يك
مركب داشته كه قبلا سوره نداشته، چنين چيزي نداشتيم، يك مركب بوده كه قبلا سوره نداشته و حالا هم استصحاب كنيم عدم
وجوب آن سوره را، حالت سابقه ندارد. پس برخ از استصحابها حالت سابقه ندارد، يك. بسياري از استصحابها در اينجا
گرفتار اصل مثبت ـ به قول امروزيها ـ به توان دو است، يعن روي مبناي نائين جاي را نداريم كه بوئيم يك اصل مثبت
مشود بله دو اصل مثبت است. اشال سوم در بعض از موارد مسئلهي تعارض وجود دارد، در جاي كه بحث را مآوريم
روي خود اين جزء و مگوئيم استصحاب عدم وجوب اين جزء اين معارض ندارد، اما در جاي كه بحث را مآوريم روي اكثر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


و مگوئيم استصحاب عدم وجوب اكثر، اين با استصحاب عدم وجوب اقل معارض است. ي از فرقهاي استصحاب جزء و
اكثر همين است، در آنجاي كه مسئلهي وجوب الجزء مطرح است، استصحاب عدم وجوب جزء فقط سر از اصل مثبت در
مآورد، آنجاي كه عدمش عدم محمول باشد. اما عدم وجوب اكثر هم مسئلهي اصل مثبت در آن مطرح است و هم مسئلهي
تعارض در آن مطرح است، هميشه معارض با عدم وجوب استصحاب عدم وجوب اقل معارض است، لذا اين مشود نظريهي

.مرحوم محقق نائين

ما همه فرمايش نائين را بيان كرديم اما عمده نزاع بعد از نائين اين است كه آيا اين اصل مثبت كه مرحوم نائين نسبت به عدم
مجعول درست كرده درست است يا خير؟ يعن ظاهر كلمات بزرگان اين است كه كس با اين مخالفت ندارد كه ما در ما نحن
فيه بخواهيم استصحاب كنيم و با اين استصحاب وجوب اقل را اثبات كنيم مشود اصل مثبت و مرود دنبال كار خودش و
قابليت استدلال ندارد. در اين ش نيست، يعن كس نيامده اينجا بخواهد مقابله كند و بويد اصلا اينجا استصحاب جريان
دارد و اصل مثبت نمشود، نه! ما استصحاب عدم وجوب جزء را بنيم، استصحاب عدم وجوب اكثر را بنيم، استصحاب
عدم جزئيت را بنيم، هر جور استصحاب كنيم، آخرش مخواهيم بوئيم الأقل واجب، اين مشود اصل مثبت. ول در آن اصل
مثبت اول كه نائين درست كرده هم مرحوم محقق عراق به نائين اشال كرده، در جلد سوم نهاية الأفار صفحه 395، هم
مرحوم آقاي خوئ قدس سره اشال كردند، اشال اين دو بزرگوار را بايد بيان كنيم ببينيم آيا اين اشالها به مرحوم نائين وارد

است يا وارد نيست.

به محقق نائین ال مرحوم عراقاش
مرحوم محقق عراق اعل اله مقامه الشريف مفرمايد اصل مثبت يك قيدي دارد كه آن قيد در ما نحن فيه نسبت به اصل مثبت
اول وجود ندارد و آن قيد اين است كه اگر اثر، اثرِ براي مستصحب باشد اما اثر براي خصوص وجود واقع مستصحب باشد،
اين مشود اصل مثبت. اگر در يك جاي ما آمديم يك اثري را بر يك مستصحب بار كرديم، استصحاب كرديم يك چيزي را، اين
مستصحب داراي اثري است منته اين اثر، اثر براي وجود واقع اين مستصحب است، اينجا مشود اصل مثبت. اگر يك اثري
مترتّب بر مستصحب باشد اما به نحو اعم، يعن اين مستصحب چه وجود واقع باشد و چه وجود ظاهري، اين اثر برايش بار
شود. اينجا دير عنوان اصل مثبت را ندارد، مرحوم عراق مفرمايد در اينجاي كه اثر مترتب است بر اعم از وجود واقع و
ظاهريِ مستصحب، اينجا دير اصل مثبت نيست، در ما نحن فيه، نسبت به مجعول و جعل مسئله اين چنين است. در ما نحن
فيه مفرمايد اگر جعل شما واقع باشد اين مجعول واقع است و مجعول برايش مترتب است، اگر جعل را ظاهراً شما اثبات
كنيد، مثلا با استصحاب درست كنيد، مجعول ظاهري برايش مترتب مشود و اين اشال ندارد، اين را نمگويند اصل مثبت،
اصل مثبت در صورت است كه ما بوئيم المجعول اثر للجعل بوجوده الواقع، فقط به وجود واقعاش باشد. اما مگوئيم اگر
را شارع قبلا را، يك جعل مظاهراً باشد مثل استصحاب، يك ح واقعاً جعل باشد مجعول دارد اما اگر يك جعل در يك جاي
كرده و الآن هم بوئيم اين جعل باق است، مجعولش هم ظاهراً باق است و دير نسبت به اين مجعول عنوان اصل مثبت را

ندارد.

مرحوم عراق يك تشبيه مكند و مفرمايد شما مگوئيد وجوب و لزوم اطاعت يك اثر عقل است، اگر مولا يك حم كرد
«من الآثار العقلية لزوم الطاعة و لزوم الإطاعة»، حالا اگر واقعاً مولا حم كند اين اثر بر آن بار است، حالا اگر حم مولا براي
ما ظاهراً ثابت شد، با استصحاب اثبات كرديم نماز جمعه واجب است، با استصحاب اثبات كرديم اين جعل وجوب براي نماز
جمعه در نماز غيبت را، باز اينجا حم عقل به لزوم طاعت مآيد، چرا؟ براي اينه اين حم عقل به لزوم اطاعت از آثار وجود
واقع دستور مولا نيست، يعن عقل نمگويد اگر مولا واقعاً دستور داد اطاعت واجب است، مگويد نه! مولا اگر دستورش
براي شما ثابت شد، چه واقعاً و چه ظاهراً، اگر دستور مولا براي شما محرز شد چه وجداناً و چه تعبدا، حالا واقعاً همان وجداناً
است و ظاهراً همان تعبداً است. چه ظاهراً و چه واقعاًً، چه تعبداً و چه وجداناً عقل حم به وجوب اطاعت مكند و اينجا
نمگوئيم نسبت به لزوم اطاعت عنوان اصل مثبت را دارد، اين اثر بر آن بار است و در تمام استصحابها ما مآئيم لزوم



اطاعت را بر آن بار مكنيم، آيا فقيه را پيدا كرديد كه بويد اگر استصحاب كرديم يك چيزي قبلا واجب بوده و الآن هم
استصحاب وجوبش را بنيم اما بوئيم اين استصحاب وجوب نسبت به لزوم اطاعت مشود اصل مثبت، اصل مثبت نيست.
اصل مثبت را مرحوم عراق مگويد در جاي است كه ما لزوم اطاعت را بوئيم اثر براي وجود واقع اين مستصحب است و
اگر مستصحب را به نحو ظاهري اثبات كرديم بخواهيم اثر آن وجود واقع را بر آن بار كنيم كه مشود اصل مثبت، اگر اثر اثرِ
وجود واقع باشد و ما آمديم وجود ظاهري را احراز كرديم بخواهيم اثر وجود واقع را بر ظاهري مترتب كنيم مشود اصل
مثبت، اما اگر اثر هم بر وجود واقع مترتب است و هم بر وجود ظاهري مترتب است، اينجا اصل مثبت نيست. اين دقّت است

كه مرحوم محقق عراق كرده و به نظر ما بسيار فرمايش متين است.

الاصول بر مرحوم عراق ال صاحب منتقاش
صاحب كتاب منتق الاصول بر مرحوم عراق اشال كرده، البته اين را هم عرض كنيم كه هم مرحوم عراق و هم مرحوم آقاي
خوئ يك نقض مشترك بر مرحوم نائين دارند كه حالا در ذهنتان باشد، ما هم ان شاء اله فراموش ننيم آن را هم بيان

مكنيم.

اما قبل از اينه مسئلهي نقض را مطرح كنيم، صاحب كتاب منتق الاصول فرموده است اين فرمايش عراق ناتمام است، چرا؟
اول عبارتشان مفرمايند اين فرمايش عراق «ف ناحية الوجود» درست است «ف ناحية العدم» درست نيست! يعن ما باشيم و
اين عبارت معنايش این است كه اثر اگر در جاي كه يك مستصحب را به نحو وجودي استصحاب كنيم، اين اثر اگر براي وجود
مستصحب اعم از ظاهري و واقع شد دير اصل مثبت نمشود، اگر براي خصوص وجود واقع مستصحب شد و ما بخواهيم
اثر را براي وجود ظاهري بياوريم مشود اصل مثبت. اما مفرمايند در ناحيهي عدم درست نيست، دير نمتوانيم بوئيم اگر
يك مستصحب ما امر عدم بود در ناحيهي عدم اگر اثر مترتب باشد بر عدم واقع و عدم ظاهري، بوئيم اينجا اصل مثبت
نمشود. مفرمايند در ناحيه عدم مگوئيد قبلا جعل نبوده، اينه قبلا جعل نبوده را استصحاب مكنيد، استصحاب كه
مكنيد يعن متعبد مشويد ظاهراً به عدم الجعل، ظاهراً مگوئيم جعل نبوده، التعبد بعدم الجعل ظاهراً اين اثبات نمكند كه
مجعول واقعاً نيست، اين اثبات نمكند معذوريت را من حيث الواقع، اين اثبات نمكند نف عقاب را اگر مجعول واقعاً باشد و

ما احتمالش را بدهيم.

آن وقت براي اينه اين اشالشان را يك مقداري روشنتر كنند مفرمايند «لأنّ ثبوت عدم المجعول واقعاً» اگر ما بخواهيم
بوئيم واقعاً مجعول نيست «بواسطة التعبد بعدم الجعل» به واسطهي استصحاب عدم جعل، مفرمايند اين سه فرض دارد؛ يك
اينه بوئيم من جهة أنّ التعبد بعدم الجعل عين التعبد بعدم المجعول، يك كس بويد همين كه ما به عدم جعل متعبأ شديم تعبد
به عدم جعل عين تعبد به عدم معجول است، مفرمايند «وهذا باطل قطعاً» درست هم هست روي مبناي نائين جعل و مجعول

دو تاست، تعبد به عدم جعل عين تعبد به عدم مجعول نيست! اين يك.

دو «من جهة الملازمة بين التعبد بعدم الجعل و التعبد بعدم المجعول» بوئيم اينها دو تاست اما بينشان ملازمه است، اگر شما
با استصحاب متعبد به عدم الجعل شديد، بايد متعبد به عدم المعجول هم بشويد، مفرمايد اين لا وجه له، چون تفيك بين اين

تعبدها ممن است، ممن است ما تعبد به عدم جعل پيدا كنيم، تعبد به عدم مجعول پيدا ننيم، تفيك بين اينها ممن است.

فرض سوم اينه مفرمايند «من جهة الملازمة بين العدم الجعل و عدم المجعول» كاري به تعبد نداشته باشيد، بوئيد بين عدم
الجعل و المجعول ملازمه سات، ايشان مگويد اين همان اصل مثبت است كه نائين مگويد كه عدم جعل اثبات كند عدم
اينجا شده، مرحوم محقق عراق از دقّـت عميق ايشان هم هست، اما يك خلط ه حاكمعجول را. اين فرمايش ايشان با اين
شود عدم مجعول ظاهري، ما كاري به عدم مجعول واقعگويد اگر آمديد عدم جعل ظاهري را درست كرديد نتيجهاش مم
نداريم، كس نمخواهد و عراق هم دنبال اين نيست كه با استصحاب عدم جعل ظاهري اثبات كند عدم مجعول واقع را. اگر



واقعاً مخواستيم با عدم جعل ظاهري اثبات كند عدم مجعول واقع را، اين اشال كه بر مرحوم عراق كردند اشال واردي
است.

(سؤال و پاسخ استاد): دقتهاي مرحوم عراق بسيار بيشتر از مرحوم نائين است، عرفيات مرحوم نائين خيل بيشتر است،
روانتر و عرفتر و عقلائتر مرحوم نائين مباحث را وارد مشود و ابتاراتش هم البته خيل بيشتر است و اين را نمشود

انار كرد، ول دقتهاي مرحوم عراق بيشتر است.

اصل مثبت يك معماي لاينحل نيست، مگوئيم اصل مثبت يعن يك اثري كه از دايره شرع بيرون باشد، چه زمان از دايره شرع
بيرون است؟ آنجاي كه اثر وجود واقع مستصحب باشد، اما آنجاي كه اثر باشد هم براي وجود واقع و هم براي وجود
بر مرحوم نائين ال مرحوم عراقدارد؟ و به نظرما اين اش الشود، چه اشظاهري، نسبت به وجود ظاهرياش اين اثر بار م

وارد است و مناقشهاي كه صاحب منتق فرمودند وارد نيست.
  

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

 

 


