
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۱۷ اردیبهشت ۱۳۹۱

اصالة الاحتياط
جلسه 111 

  

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

سخن شیخ انصاری
 بحث در جريان استصحاب در بحث اقل و اكثر است، عرض كرديم كه مرحوم شيخ در رسائل سه بيان براي استصحاب دارند،

بيان اول و دوم را در درس گذشته عرض كرديم.

بیان سوم: بيان سوم این است كه مستصحب را جزئيت قرار مدهند، شك مكنيم كه آيا سوره جزئيت دارد يا خير، عدم
جزئيت سوره را استصحاب م كنيم. در بيان اول مستصحب ما عدم وجوب الأكثر بود، در بيان دوم مستصحب عدم وجوب
الجزء المشوك بود، يعن عدم وجوب اين سوره. بعبارة اُخري در بيان اول و دوم مشترك بودند در اينه مستصحب روي حم
مآمد. منته در بيان اول عدم وجوب الأكثر، در بيان دوم عدم وجوب الجزء. اما در بيان سوم مستصحب روي وجوب نمآيد،

مگوئيم شك مكنيم آيا سوره جزء أم لا، استصحاب كنيم عدم جزئيت را.

شيخ در اشال به اين استصحاب مفرمايد مراد از جزئيت چيست؟ دو احتمال وجود دارد؛ ي اينه مراد از جزئيت، جزئيت
سوره براي مركب واقع باشد، بوئيم نماز يك مركب واقع است مثل ساير مركبات، اما نمدانيم اين جزء براي آن مركب
واقع جزئيت دارد يا نه؟ اين شء براي آن جزئيت دارد يا نه؟ شيخ مفرمايد اگر اين مراد باشد، يعن استصحاب كنيم عدم
جزئيت سوره را براي مركب واقع، اشال اين استصحاب اين است كه اين جزئيت از امور حادثهي مسبوق بالعدم نيست،
نمتوانيم بوئيم يك وقت مركب واقع بوده، اين سوره جزئيت نداشته، حالا هم آن مركب هست و اين سوره جزئيت ندارد. يك
امر حادث مسبوق بالعدم نيست تا قابليت استصحاب داشته باشد و استصحاب در اموري جريان پيدا مكند كه حادث و
مسبوق به عدم باشد، اينجا نمتوانيم بوئيم يك مركب واقع يك زمان بوده و اين سوره جزء آن نبوده، چنين زمان نداريم،
چنين چيزي نداريم. يا تعبير كنيم بوئيم اين عنوان از امور حادثه نيست بله از امور ازليه است و در ازل يا مركب اين جزء را
دارد يا ندارد! اصلا وقت فرض كرديم مركب واقع است، مثل ساير مركبات واقعيه، يك مركب واقع در عالم خارج، اگر شما
شك كنيد يك شيئ جزء او هست يا خير؟ مگوئيم از ازل يا اين مركب اين جزء را دارد يا ندارد، نمتوانيم زمان را تصوير

كنيم، بوئيم زمان بوده، اين مركب واقع، اين جزء را نداشته حالا هم بوئيم اين جزء را ندارد، چنين چيزي وجود ندارد.

پس اشالش اين است كه يا بوئيم اين يك امر ازل توين است كه از ازل و در توين يا اين مركب واقع اين جزء را دارد يا
ندارد؟ يا بوئيم اين حالت سابقه ندارد، يك زمان باشد اين مركب واقع در آن زمان بوده باشد و اين جزء نداشته باشد چنين

چيزي ندارد.

احتمال دوم؛ شيخ مفرمايد بوئيم مراد از اين جزئيت، جزئيـت براي مأمور به است، يعن ما كاري نداريم به اينه نماز مركب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


واقع است، يعن نمگوئيم اصلا مركب واقع است. مگوئيم نماز مأمور به است نمدانيم شارع در حين كه اين نماز و
مركب را به عنوان مأمور به قرار داد آيا اين سوره را جزء او قرار داد يا نه؟ استصحاب كنيم عدم جزئيت سوره براي مأمور به
را، مرحوم شيخ مفرمايند اگر مراد اين باشد برمگردد به همان بيان اول استصحاب، يعن ما در بيان اول استصحاب مگفتيم
شك داريم كه مولا از اول واجب فرمود؟ آيا اكثر را واجب كرد يا نه؟ در بيان اول مسئله را روي نف وجوب اكثر مآورديم،
ت، نفجزئي فرمايند اينجا هم اگر مراد از نفالاتش را شيخ بيان كردند، ماستصحاب كنيم عدم وجوب الأكثر را، كه اش
جزئيت براي مأمور به باشد نه نف جزئيت براي مركب واقع، اين برمگردد به همان بيان اول كه در استصحاب ذكر كرديم و

همان اشالات كه در آنجا بود در اينجا هم جريان پيدا مكند.

به وجود دارد و استصحاب را روي اين بيان، يعن و اين مأمور هم بين اين مركب واقع فرمايند يك حدّ وسطمرحوم شيخ م
روي بيان حدّ وسط بين مركب واقع و مأمور به ذكر مكنند و بعد با «اللهم إلا أن يقال» هم به آن اشال مكنند، بيان شيخ
چيست؟ شيخ مفرمايد اين اجزاء در نماز هيچ كدامشان ارتباط با هم ندارند، يك اجزاء متباينه است، وقت مگوئيم شارع آمده
اينها را مأمور به قرار داده يعن شارع مآيد در اينجا اين اجزاء مأمور به را يك تركب جعل مدهد، يعن تركيب واقع اينجا
وجود ندارد، شارع براي اين اجزاء تركيب را جعل مكند. تركب جعل يعن چه؟ به اين معناست كه شارع و آمر مجموع را به
عنوان شء واحد ملاحظه مكند، از اول تا آخر نماز شارع مجموع را لحاظ مكند به عنوان شء واحد. در آن بيان اول بحث
اين بود كه بوئيم نماز يك مركب واقع است، مثل آب كه مركب از دو جزء است، ساير مركبات خارج است، بوئيم نماز هم
مثل آن است. در بيان دوم مسئلهي تركب اصلا لحاظ نمشود، مگوئيم شارع يك چيزهاي را مأمور به قرار داده، تبير را

مأمور به قرار داده، قيام و قرائت را مأمور به قرار داده، نمدانيم سوره را مأمور به قرار داده يا نه؟ آن هم بيان دوم.

اما اينه شيخ مفرمايد به عنوان حدّ وسط بين بيان اول و بيان دوم است يعن از يك طرف مسئلهي مأمور به بودن اين اجزاء
ملحوظ باشد و از طرف دير بوئيم شارع علاوه بر اينه اينها را مأمور به قرار داده، تبيرة الإحرام، قيام و ... ، اينها را مأمور
به قرار داده، براي همهاش يك تركب جعل اعتبار فرموده، تركب جعل يعن همه را لحاظ كرده به عنوان يك شء واحد، لحاظ
فرموده به عنوان يك امر واحد، حالا اگر به رسائل مراجعه كنيد شايد اين بيان يك مقداري اجمال داشته باشد، اين حدّ وسط و
اين فرض سوم كه شيخ بيان مكند مراد اين است كه در فرض اول بايد بوئيم نماز مانند ساير مركبات خارجيه است، در
فرض دوم مگوئيم اصلا بحث تركب در كار نيست، شارع يك چيزهاي را واجب كرده، تبيرة الإحرام، قيام، قرائت، نمدانيم
به را، اما در اين بيان سوم يك حدّ وسط ت سوره للمأموركنيم عدم جزئيآئيم استصحاب مسوره را هم واجب كرده يا نه؟ م
است بين بيان اول و بيان دوم، يعن از يك طرف مگوئيم تمام اينها عنوان مأمور به را دارد، يك. از طرف مگوئيم تركب هم در
آن لحاظ شده، تركب جعل است، يعن تركب واقع نيست، جعل است يعن شارع تمام اين اجزاء را به عنوان يك شء واحد

لحاظ كرده است.

در سوره مسئله اينطور مشود كه آيا شارع سوره را با بقية الأجزاء لحاظ كرده يا خير؟ ما مدانيم شارع تبيرة الإحرام را
همراه با بقية الأجزاء لحاظ فرموده، مدانيم قيام را همراه با بقية الأجزاء لحاظ فرموده، حمد و فاتحة التاب و ركوع را با بقية
الأجزاء لحاظ فرموده، اما شك مكنيم آيا سوره را با بقية الأجزاء به عنوان امر واحد لحاظ كرده يا نه؟ شك ما در سوره به اين

لحاظ برمگردد، مگوئيم استصحاب مكنيم «عدم لحاظ السورة  مع ساير الأجزاء امراً واحداً».

ابتدا انسان احساس مكند كه شيخ مخواهد بويد اين استصحاب درست است، يعن شك مكنيم آيا سوره مع ساير الأجزاء
به عنوان امر واحد و مركب واحد لحاظ شد يا نشد؟ استصحاب مكنيم عدم تعلّق لحاظ را، حالا آيا اين اشال دارد يا نه؟ اين
استصحاب هم اشال دارد و اشالش اين است كه لحاظ يك موضوع شرع نيست، اين لحاظ يك امر مجعول نيست كه خودش
موضوع براي اثر شرع باشد، به عبارت دير استصحاب در احام شرع جريان پيدا مكند، يا در موضوعات كه داراي اثر
شرع است، لحاظ يك امر مربوط به مولاست، آيا مولا اين سوره را همراه با ساير اجزاء امراً واحداً لحاظ كرده يا خير؟ اين



لحاظ يك امر توين و نفسان مربوط به مولاست، يك امر مجعول نيست تا ما بخواهيم او را استصحاب كنيم، لذا اين
استصحاب هم اشال دارد.

سخن مرحوم نائین
 از اينجا بايد منتقل شويم به كلام مرحوم نائين، عرض كردم امهات استصحاب هم كه مرحوم نائين بيان كرده همان است كه
مرحوم شيخ فرموده، اما حالا مرحوم نائين يك مقدار مفصلتر، ديروز عرض كرديم شقوق بيشتري را متعرض شده، مرحوم
نائين ابتدا مستصحب را ي از اين دو امر قرار مدهد؛ 1) عدم وجوب الجزء المشوك 2) عدم وجوب الأكثر. بالأخره شما هر

جا كس بخواهد استصحاب كند مگوئيد چه چيز را مخواهيد استصحاب كنيد و مستصحب چيست؟

نــائين مفرمايــد در اينجــا مستصــحب يــا عــدم وجــوب جــزء المشــوك اســت، مگــوئيم ايــن ســوره قبلا واجــب نبــود الآن هــم
استصحاب كنيم عدم وجوب او را، اين يك. دوم اينه بياوريم روي مركب و مجموع، بوئيم اين مجموع ده جزئ، صلاة داراي
سوره، اين مجموع قبلا واجب نبود و الآن هم استصحاب كنيم عدم وجوب آن را، آن وقت نائين مفرمايد هر يك از اين دو تا
سه صورت دارد: يك اينه اين عدم را اينقدر به عقب ببريم كه بشود عدم ازل، بوئيم در ازل اين جزء مشوك واجب نبود و
حالا هم نيست، در ازل اين اكثر مجموع واجب نبود حالا هم نيست، اين يك. دو: اينه اين عدم را ببريم به زمان قبل از بلوغ
ملّف و بوئيم قبل از اينه اين ملّف بالغ شود واجب نبود و الآن هم واجب نيست. سه: عدم را يك مقدار نزديتر قرار بدهيم
بوئيم قبل از اينه وقت نماز بشود، نمازي واجب نبوده و اين مجموع واجب نبوده، اين جزء مشوك واجب نبوده، الآن هم
استصحاب كنيم، پس اين شش مورد. آن وقت مفرمايند آن استصحاب عدم ازل يا به نحو عدم نعت است يا به نحو عدم
محمول است، يعن يك مورد از هر يك از اينها مشود دو صورت. بعد نائين مفرمايد علت جريان عدم استصحاب در
بعضهايش حالت سابقه ندارد، در بعضهايش اثر شرع ندارد، در بعض از آنها هم از دو جهت اصل مثبت است كه اينها را
توضيح مدهيم و بيان مكنيم، حالا از ميان اين هشت صورت عمدتاً اين چند صورت است كه مخواهيم ذكر كنيم، يك مآئيم
در استصحاب عدم وجوب جزء مشوك، آن هم به نحو عدم ازل، سؤال: آيا متوانيم بوئيم سوره از ازل واجب نبوده؟! الآن هم
كه مخواهيم نماز بخوانيم شك مكنيم شارع سوره را واجب كرده يا نه؟ استصحاب كنيم عدم وجوب اين جزء مشوك را به
نحو عدم ازل، عرض كرديم اين دو نوع است، ي عدم نعت است، عدم نعت يعن همان مفاد كانَ ناقصه است، يعن اينه بايد
بوئيم يك مركب قبلا بوده و اين سوره به عنوان واجب در او نبوده، اينجا شما متوجه مشويد بلا فاصله مگوئيم اين حالت
سابقه ندارد، نمتوانيم بوئيم در ازل شارع مقدّس يك مركب را واجب فرموده اما در آن مركب سوره نبوده، الآن شك مكنيم

سوره را در آن واجب كرده يا نه؟ عدم وجود سوره را استصحاب كنيم.

به نحو عدم نعت و كانَ ناقصه كه كانَ ناقصه يعن بوئيم كانَ ف الأزل اين مركب واجبا و لم يجب فيه السورة، الآن هم
استصحاب كنيم عدم وجوب سوره را كه مگوئيم چنين چيزي اصلا حالت سابقه ندارد. عمده عدم ازل به نحو عدم محمول و
كانَ تامه، كانَ تامه با انتفاع موضوع هم سازگاري دارد كه بوئيم در ازل نه خود مركب و نه اين سوره هيچ كدام واجب نبوده،
نه اينه بوئيم مركب بوده و اين سوره در آن واجب نبوده! به نحو عدم محمول. آيا اين استصحاب جاري است يا نه؟ بوئيم
اين سوره در ازل واجب نبوده و الآن هم واجب نيست، نائين مفرمايد اين دو اشال دارد؛ اشال اول اينه اين اصل مثبت
است، شما مخواهيد بوئيد اين سوره واجب نبوده، بعد از اين مخواهيد بوئيد الآن مگوئيم سوره واجب نيست پس اقل

واجب است هذا اصل مثبت، ما با استصحاب عدم وجوب سوره بخواهيم وجوب اقل را اثبات كنيم مشود اصل مثبت.

پس اگر ما بخواهيم با استصحاب عدم وجوب سوره بوئيم فقط اقل واجب است، مشود اصل مثبت، اما اشال دوم كه اين
اشال دوم نائين منشأ شده براي خيل از بحثهاي كه به آن اشاره مكنيم. نائين مفرمايد شما مگوئيد استصحاب عدم
وجوب سوره، يعن عدم جعل. نائين مفرمايد عدم جعل اثري ندارد، مفرمايد آنچه كه آثار شرعيه و عقليه بر او بار مشود
مجعول است نه جعل. از چيزهاي كه مرحوم نائين در اصول درست كرده و قبل از مرحوم نائين  ـ لااقل ـ من يادم نمآيد بوده



باشد تفيك بين جعل و مجعول است، شارع الآن مفرمايد «له عل الناس حج البيت من استطاع عليه سبيلا»، الآن جعل
وجوب حج را و بعد مستطيع، اين جعل اثري ندارد تا مجعول فعليت پيدا نند! اگر در عالم خارج يك مستطيع موجود نشود، به
ت پيدا كند، همهي آثار، يعنماند. مجعول بايد در عالم خارج باشد، فعليم ليف در مقام جعل باقاين ت اصطلاح مرحوم نائين
وجوب اطاعت بر مجعول مترتّب است، وقت اين شخص در عالم خارج مستطيع شد، حالا وجوب حج ذمهي او را مگيرد و
عقل مگويد بايد امتثال كن، مفرمايد «لأنّ الآثار الشرعية بل العقلية من الإطاعة و العصيان و استحقاق الثواب و العقاب
تترتب وجوداً و عدماً عل الحم المجعول لا عل الجعل بما هو جعل إلا بلحاظ استتباعه للمجعول»، مر اينه جعل مستتبع
مجعول باشد، لذا نائين مفرمايد استصحاب عدم جعل اثري ندارد مر اينه اول بيايد اثبات كند عدم مجعول را، باز خود اين

مشود اصل مثبت، چون مجعول از آثار شرعيهي جعل نيست بله از آثار عادي براي جعل است.

پس نائين مفرمايد شما مخواهيد بوئيد شارع جعل نرده، اينه جعل نرده جعل شارع و عدم جعل شارع اثري ندارد الا
بلحاظ المجعول، مجعول ما چيست؟ مجعول ما آن عدم وجوب در مأمور به خارج است، پس بايد بوئيم اين عدم جعل اول
اثبات مكند عدم مجعول را، اين خودش يك اصل مثبت، بعد كه اثبات كرد عدم مجعول را، اثبات كند اقل واجب است كه
مشود اصل مثبت دوم. پس اشال دوم نائين اين است كه استصحاب عدم جعل گرفتار دو اصل مثبت است، يك عدم جعل

اول اثبات كند عدم مجعول را، دوم اينه وجوب اقل را اثبات كند. پس گرفتار دو اصل مثبت مشود.
اين يك قسمت از كلام مرحوم نائين

  
و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


