
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۰۹ اردیبهشت ۱۳۹۱

دروس بیع
جلسه 103 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمد له رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دلیل سوم بر جواز نقل به معنا
تا به حال دو دليل از ادله جواز نقل به معنا را بيان كرديم و ملاحظه فرموديد اين دو دليل ناتمام است، دليل سوم كه اين هم در
همان كتاب مقباس الهدايهي مرحوم مامقان آمده این است كه گفتهاند «يجوز تفسير الحديث لغير العرب بلغته إتفاقاً» بالاتفاق
ترجمهي حديث به الفاظ غير عرب جايز است، حالا اگر در مورد قرآن اختلاف وجود دارد كه آيا ترجمهِ قرآن به الفاظ دير جايز
است يا نه؟ در مورد حديث اختلاف بين فقها وجود ندارد كه حديث را به الفاظ غير عرب متوانيم ترجمه كنيم. حال اگر ترجمه
حديث به الفاظ غير عرب جايز باشد نقل به معنا كه عبارت از همان معناي حديث و الفاظ عرب است به طريق اول بايد جايز
باشد براي اينه بالأخره در نقل به معنا عربيت الفاظ حفظ شده، فقط الفاظ مرادف ذكر شده، اما در ترجمه اصل عربيت او به

طور كل از بين رفته است.

اشال: صاحب مقباس الهدايه (مرحوم مامقان) مفرمايد سيد عميد الدين منع از اولويت كرده و گفته است كه «لأنّ الترجمة
العربية تقتض اعتقاد سامعها أنّها من ألفاظ النب و هو جهل بخلاف الترجمة العجمية» ايشان گفته يك فارق وجود دارد و آن
فارق این است كه اگر انسان به عرب بيان كند، اين انداختن مخاطب به جهل است يعن سامع فر مكند همين الفاظ را خود
پيامبر(صل اله علیه و آله)فرموده، اما اگر به زبانهاي دير ترجمه شود اين عنوان را ندارد. اشال كه ايشان دارد این است
كه مگويد اگر به الفاظ عرب بياوريم مخاطب را به جهل انداختیم، يعن ما مگويئم «هلم» اما پيامبر مفرمايد «تعال»، سامع
فر مكند هلم را پيامبر فرموده، اما اگر به زبان انليس بياوريم، سامع مداند كه پيامبر انليس زبان نبوده و اين ترجمه و

معناي حديث است.

حالا ما اين اشال را بخواهيم به يك عبارت دير بيان كنيم؛ وقت به زبان عرب گفته مشود، ظهور در اين دارد كه ما عين
الفاظ را داريم اسناد به امام معصوم يا پيامبر مدهيم، اما وقت ترجمه مشود دير چنين ظهوري را ندارد، لذا اين قياس هم

م شود قياس مع الفارق پس اين دليل سوم هم باطل است.

دلیل چهارم: روایات
دلیل عمدهي قائلين به جواز نقل به معنا روايات است، اين روايات مختلف است:

1) برخ از روايات صريح است يا ظهور به جواز نقل به معنا دارد، ظهور در اين معنا دارد كه نقل به معنا جايز است.

2) برخ از روايات ظهور در اين دارد كه انسان اگر بتواند الفاظ را نقل كند بايد الفاظ را نقل كند، و در صورت عدم تمن نقل
به الفاظ آن وقت نقل به معنا جايز است.

3) بعض از روايات هم صريحاً، يا اينه بوئيم ظهور در اين دارد كه نقل به معنا جايز نيست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ما بايد اين روايات را بررس كنيم بخوانيم و ببينيم از اين روايات چه معناي را استفاده مكنيم.

آيد این است كه اگر ما بخواهيم به اين روايات براي جواز نقل به معنا استدلال كنيم لعلكه در اينجا به ذهن م الال: اشاش
كه خود همين روايات نقل به معنا شده باشد و اگر خود اين نقل به معنا شده باشد توقف الشء عل نفسه مشود و دور لازم
مآيد، ما بخواهيم براي جواز نقل به معنا به روايت استدلال كنيم كه اين روايت در آن نقل به معنا شده باشد. بايد قبلا اثبات كنيم

كه اين نقل به معنايش جايز است، اين اشال دور است.

جواب: جواب این است كه در اين روايات دير نقل به معنا صورت نرفته، اين روايات كه الآن مخواهيم ذكر كنيم، عين كلام
امام(عليه السلام) وجود دارد و در آن نقل به معناي وجود ندارد، لذا مگويد اگر خود اين روايات عين الفاظ نقل شود و دلالت

كند براي جواز نقل به معنا، دير اشال دور در اينجا لازم نمآيد.

نته: کتاب كاف باب دارد به نام باب رواية التب و الحديث، و فضل التابة و التمسك بالتب، من گاه اوقات به بعض از
فضلا توصيه مكنم اگر نمرسيد همهي احاديث كتاب كاف يا وسائل را ببينيد يك بار اين عناوين ابواب را ببينيد، اينه عناوين
ابواب چيست براي انسان مفيد است، ببينيد اين ايام هم كه مصادف با سالرد مرحوم والد ما(رضوان اله تعال عليه) است
ي از زحمات كه ايشان كشيده آن بحار الأنوارهاي رحل قديم (نه اين جديدها)، ايشان تمام فهرست آن را در يك جزوهاي
نوشته، يعن ايشان فهرست كرده كه هر جلدي چند باب دارد، اين باب در چه موضوعات است، خود همين براي انسان اطلاع
مآورد. اينه يك وقت از آدم سوال كنند كه آيا روايت در اين موضوع داريم يا نه؟ اگر آدم عنوان باب را هم به خاطر داشته
باشد كافيست كه به مطلب برسد. باز در وسائل الشيعه دارد باب وجوب العمل بأحاديث النب و الأئمة المنقولة ف التب

المعتمدة و روايتها و صحتها، اين دو تا عنوان باب است.

روایت اول
  روايت اول، روايت معتبره و صحيحه است «محمدُ بن يحي عن محمدِ بن الْحسين عن ابن ابِ عميرٍ عن ابن اذَينَةَ عن محمدِ
بن مسلم قَال قُلْت بِ عبدِ اله(ع) اسمع الْحدِيث منْكَ فَازِيدُ و انْقُص قَال انْ كنْت تُرِيدُ معانيه فََ باس [1]» محمد بن مسلم به
امام صادق عرض كرده «أسمع الحديث منك فأزيد و أنقص» كم مكنم يا زياد مكنم! امام(عليه السلام) فرمود «إن كنت تريد
معانيه فلا باس» اگر معنايش را اراده كن اشال ندارد. در ناه اول از سؤال محمد بن مسلم استفاده مشود كه اين كار را
الاش فرمايد «إن كنت تريد معانيه فلا باس» اگر معنايش را اراده كنداده، آيا اين كار من درست است؟ امام مانجام م

ندارد.

الگويد «أزيد و أنقص» اشكنيم شايد در ذهن نود درصد آقايان همين بيايد كه محمد بن مسلم ماول كه حديث را معنا م
الگوئيم نباشد اشخلاف آنچه ما م يك معناي يعن ،كنو نقل به معنا م فرمايد اگر معنايش را اراده كنندارد، امام م
ندارد، آن وقت اگر اينطور معنا كرديم دو نتيجه دارد؛ اول اينه اين نقل به معنا واقع شده يا لا اقل در مثل محمد بن مسلم وارد
شده، يعن ما همين را شاهد بيريم كه در ميان روات، محمد بن مسلم كارش اين بوده كه روايت را نقل به معنا مكرده، فرض
کرده، و امام هم به عنوان ضابطهي كلپيدا كنيم كه زراره كارش اين بوده كه نقل به لفظ م ن است بعداً قرائنكنيد مم

مفرمايد نقل به معنا مانع ندارد.

اما اينجا هم در سوال يك احتمال وجود دارد و هم در جواب يك احتمال وجود دارد؛ در سؤال بوئيم محمد بن مسلم نمگويد
من اين كار را انجام مدهم، اينطور بايد روايت را بخوانيم كه أسمع الحديث منك فأزيد و أنقض، يعن به صورت سؤال آن را
بيان مكند، آيا متوانم زياد يا كم كنم؟ دير دلالت بر اين ندارد كه قبل از اين روايت محمد بن مسلم اين كار را انجام مداده

است.



به علاوه عمده این است كه اين «إن كنت تريد معانيه فلا باس» به نظر ما يك معناي ديري دارد غير از آن معناي اول كه بيان
كرديم، آن معنا چيست؟ این است كه امام(عليه السلام) مفرمايد تو اگر كم و زياد كردي و بخواه معنا را بوئ اما نوئ اين
الفاظ را امام فرموده، «إن كنت تريد معانيه و لا تريد إسناد الألفاظ إلينا» اين إن كنت تريد معان در مقابل اين معناست، خوب
اين را دقت كنيد يك معناي دقيق است، إن كنت تريد معانيه دلالت بر اين ندارد كه نقل به معنا جايز است، دلالت بر اين دارد كه
اگر مقصودت این است كه مضمون كلام ما را بوئ اما الفاظ را به ما اسناد نده، مثل اينه من امروز خدمت شما بويم
مرجع تقليدي، يا شيخ انصاري(اعل اله مقامه) نظري دارد كه خلاصه و مضمونش اين است، حالا ممن است در مضمون
من مثالهاي بزنم و توضيحات بدهم و قصدم اين باشد كه مخواهم مضمونش را بويم، اين اشال ندارد. اما حق ندارم بويم
عين اين الفاظ را كه من مگويم است، يعن حتّ اين مضمون را دارم به شيخ اسناد مدهم، اين مضمون است كه خود من از

آن استفاده كردم.

اينطور نتيجه گرفتيم كه اين روايت دلالت دارد كه اگر راوي بخواهد مضمون را نقل كند به عنوان نقل به مضمون جايز است،
اما نمتواند اسناد به امام(عليه السلام) بدهد اما مضمون را نقل مكند «ان كنت تريد معانيه فلا باس» نمتواند به امام اسناد

بدهد اگر بخواهد به امام اسناد بدهد بايد عين الفاظ را نقل كند.

مفرمايند صحيحه محمد بن مسلم ظاهر ف المطلوب، مطلوب اين است كه نقل به معنا جايز است، «إذ الظاهر من الزيادة و
النقصان ه الزيادة و النقصان اللتان لا مدخلية لهما ف تغيير المراد» منظور زياده و نقصان است كه مراد را تغيير ندهد،
«بقرينة جلالة شأن الراوي و جواب الإمام» بعد مفرمايد «و قوله(عليه السلام) إن كنت تريد معانيه فلا باس يعن إن لم تقصد
نسبة اللفظ إلينا» إن كنت تريد معانيه را در مقابل إن لم تقصد نسبة اللفظ إلينا گرفته، يعن اين الفاظ كه براي نقل به مضمون

مگوئ را به ما نسبت ندهيد، «فإنّها كذب» اگر بخواه اين نسبت را بده كذب است.

نتيجهي عرض ما اين مشود كه يك وقت مگوئيم إن كنت تريد معانيه فلا باس امام مگويد اشال ندارد نقل به معنا كنيد و
اين نقل به معنا را به ما نسبت بدهيد، دلالت بر مدعا دارد. اما اگر گفتيم دلالت بر اين دارد كه شما مضمون را نقل كن اما به
مخاطب بو كه اين عين الفاظ امام نيست. يعن روي اين احتمال كه ما بيان مكنيم اين «إن كنت تريد معانيه» معنايش این
است كه راوي بايد يك قرينهاي بياورد كه مخاطب به جهل و به اشتباه نيفتد كه اين عين الفاظ امام(عليه السلام) است لذا ما
نمتوانيم بوئيم اين جواب امام دلالت بر اين دارد كه نقل به معنا در روايات ما اشال ندارد، شما نقل به معنا كنيد و به ما

نسبت بدهيد، از اين روايت ما چيزي نمتوانيم استفاده كنيم.

احتمال كه ما مدهيم این است كه امام به محمد بن مسلم مفرمايد حرف نيست، كم و زيادي كه مغير نباشد بن، اما طوري
.اين الفاظ را به ما نسبت بده خواهرا اراده کردی«تريد معانيه» و نم بايد باشد كه مخاطب بفهمد كه معان

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

**************************
[1] الاف، ج 1، ص 51، ح 2 و وسائل الشیعة، ج 27، ص 80، ح [33254]8.


