
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۹ فروردین ۱۳۹۱

اصالة الاحتیاط
جلسه 102 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

سخن محقق نائین(ره)

بحث رسيد به كلام مرحوم محقق نائين(اعل اله مقامه الشريف)؛ ملاحظه فرموديد كه نائين فرمود ما دو نوع غرض داريم،
ي غرض كه نسبتش به فعل مأمور به نسبت معلول به علت تامه است و نوع دوم آنه نسبتش نسبت معلول به علل اعداديه

است. تحصيل غرض در نوع اول واجب است و در نوع دوم واجب نيست براي اينه اين نوع دوم متوقف بر يك امور خارجهي
از قدرت ملّف هم هست. و بعد فرمودند اگر ما در يك موردي احراز كنيم كه غرض از نوع اول و دوم است كه تليفش روشن
است، اما اگر در يك موردي شك كرديم بايد به لسان دليل مراجعه كنيم، اگر در لسان دليل امر متوجه به خود غرض شده باشد
به اين معناست كه تحصيل اين غرض امان دارد، اگر در لسان دليل امر متوجه به غرض نشده باشد، به خود اين عناوين فعل

مأمور به مثل صلاة و صوم شده باشد، اينجا كشف از اين مكنيم كه غرض مقدور ملّف نيست.

توسط مرحوم خوئ رد کلام محقق نائین

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) فرمايش استادشان را رد كردند و مفرمايند ما در بحث صحيح و اعم گفتيم كه واجبات داراي
دو نوع غرض است، ي غرض اقص و غرض نهاي، دوم غرض غير اقص. آن وقت مفرمايند ما در آنجا گفتيم نسبت

غرض اقص به فعل مأمور به نسبت معلول به علل اعداديه است، اما نسبت غرض غير اقص به مأمور به نسبت معلول به علّت
ت است، قرب إلاز نماز معراجي غرض اقص لّف خارج است مثلااز دايرهي قدرت م فرمايند آن غرض اقصتامه است. م
اله است، اين در اختيار ملّف نيست اما آن غرض غير اقص نسبتش به فعل مأمور به، نسبت معلول به علّت تامه است و بعد
در آخر مفرمايند «فون الغرض الأقص خارجاً عن قدرة الملّف لا يفيد ف دفع الإشال بعد الإلتزام بوجوب الإحتياط» يك

جملهاي دارند كه مقداري مجمل است و باید دید مراد ايشان چيست؟ مفرمايند اينه غرض اقص خارج از قدرت ملّف است
در جواب از اشال فايدهاي ندارد چون ما ملتزم به وجوب احتياط هستیم. 

به نظر ما اولا عبارت ايشان اجمال دارد و ثانياً اين جواب در حقيقت عين مطلب خود مرحوم نائين است، حالا ايشان
مفرمايد آن غرض كه نسبتش به فعل مأمور به نسبت معلول به علّت تامه است با آن غرض كه نسبتش علّت اعداديه است را

مگوئيم غرض اقص. بحث ما در اين نيست كه بوئيم چه گفته مشود و اين جواب از مرحوم نائين نم شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ال استاد بر کلام محقق نائیناش

به نظر ما دو اشال بر مرحوم نائين و بر اين تحقيق مرحوم نائين وارد است. اشال اول این است كه اساساً آن غرض كه
خارج از قدرت ملّف است خارج از محل نزاع است، نه شرع و نه عقل، هيچ كس نم گوید آن غرض كه خارج از قدرت

ملّف است بايد توسط ملف تحصيل شود، ما مدانيم غرض شارع در نماز معراجيت است، قرب إل اله است اما اين در
اختيار ملّف نيست، وقت چيزي در اختيار ملّف نباشد و خارج از قدرت باشد كس احتمال نمدهد كه تحصيلش واجب

باشد. در حقيقت مرحوم نائين يك قسم از اغراض را اينجا مطرح كردند كه اصلا اين محل بحث و نزاع نيست! اصلا محل
نزاع در جاي است كه مولا غرض دارد كه تحصيلش براي ملّف ممن است منته در اقل و اكثر ارتباط اين غرض به

صورت احتمال است، يعن من احتمال مدهم بر آن جزء دهم يك غرض مترتّب باشد كه اگر او را بياورم آن غرض محقق
مشود، امان تحقق اين غرض هم هست، آيا تحصيل اين غرض بر من واجب است يا نه؟ همهي بحث همين است.

قائلين به احتياط در اين دليل دوم همهي حرفشان اين است: غرض احتمال كه امان تحصيلش هست يجب تحصيلُه، شما بايد
يك دليل بياوريد بر اينه اين لا يجب تحصيله و اينه مآئيد تقسيم مكنيد غرض را به اينه نسبتش به فعل مأمور به دو جور

است اين مشل را حل نمكند. پس اين اولين اشال بر مرحوم محقق نائين است كه اصلا غرض اقص ـ به قول آقاي خوئ ـ
يا آنه نسبتش به فعل مأمور به نسبت اعدادي است اصلا داخل در محل نزاع نيست و به عبارت دير نزاع در آن غرض ممن

التحصيل است، آيا غرض ممن التحصيل احتمال تحصيلش واجب است يا نه؟ اين اشال اول.

اشال عمده مربوط به صورت ش است كه مرحوم نائين فرمود، ايشان فرمودند اگر ما در يك موردي احراز كنيم غرض از
نوع اول است كه نسبتش به فعل مأمور به، نسبت معلول به علت اعدادي است و تحصيلش واجب نيست، اگر احراز كنيم از نوع

دوم است تحصيلش واجب است، اما اگر شك كنيم فرمودند مرويم سراغ ظاهر دليل، اگر در ظاهر دليل امر به غرض تعلق
پيدا كرده، معلوم مشود تحصيل آن غرض ممن است. اگر در ظاهر دليل امر به خود فعل مأمور به تعلق پيدا كرده معلوم

مشود تحصيل غرض ممن نيست، چون اگر تحصيل غرض ممن بود اول اين بود كه مولا امر را متوجه خود غرض كند. 

حالا ما به اين قسمت دوم دو اشال داريم؛ ي این است كه چه ملازمهاي وجود دارد كه اگر امر به غرض تعلق پيدا كرد حتماً
غرض غيراعدادي باشد، ممن است اين هم از اغراض باشد كه نسبتش به فعل مأمور به نسبت معلول به علّت اعداديه باشد. ما

بين اين دو تا ملازمه نداريم، طهارت طهارت نفسان است؛ شارع ما را امر به غسلات و مسحات كرده و غرض اوليهاش این
است كه بتوانيم با آن وارد نماز شويم، اين فطّهروا آن طهارت باطن است، طهارت ظاهري كه مراد نيست، ممن است يك

كس غسلات و مسحات را هم انجام بدهد، طهارت ظاهري مبيح به صلاة هم پيدا كند اما طهارت باطن پيدا نند، اين امانش
هست. يعن صرف اينه عقل به غرض تعلق پيدا كرده دليل بر اين نيست كه اين غرض نسبتش به اين فعل نسبت معلول به علّت
تامه است، اصلا چه كس گفته غسلات و مسحات علّت تامه است براي اين حالت نفسانيهي طهارت. اين ملازمه وجود ندارد،

اين اشال اول.

پس اشال اول اين شد مجرد اينه در لسان دليل، در مقام اثبات، امر به غرض تعلّق پيدا كرده اين لا يدل بر اينه اين غرض از
نوع دوم است و از نوع اول نيست. 

اشال دوم بر مرحوم نائين كه به نظر من عمدهي اشال همين اشال دوم بر قسمت دوم كلام نائين است كه فرمود اگر در
لّف نيست، اين خيلكنيم كه غرض او مقدور براي مظاهر يك دليل امر به خود فعل مأمور به تعلّق پيدا كرد ما كشف از اين م

حرف عجيب است و واقعاً از عجايب است كه مرحوم نائين فرموده، چطور اگر يك امري به صلاة تعلق پيدا كرد ما كشف از



اين كنيم كه پس غرض مترتب بر صلاة مقدور ملّف نيست؟ بطلانش خيل روشن است و اين هم اعم است، ممن است آن
غرض مقدور ملّف باشد، ممن است نياز به يك مقدمات ديري دارد كه آن هم خارج از قدرت ملّف است و آنچه كه به اين

اشالات اضافه مكنيم اين است كه حالا اگر در يك موردي امر هم به عنوان مأمور به تعلّق پيدا كرده و هم به غرض، هم
فاغتسلوا داريم، فرض كنيد در روايات «إن كنتم جنباً فاغتسلوا» داريم و هم«إن كنتم جنباً فطّهروا» داريم؛ روي بيان مرحوم
نائين در مواردي كه امر به خود فعل مأمور به تعلق پيدا كرده دير قابليت تعلّق به غرض را ندارد، چون فرض این است كه در

اين موارد غرض مقدور ملّف نيست، لذا اين بيان نائين و اين تحقيق كه ايشان فرمودند مواجه با اين اشالات است و ما
نمتوانيم بپذيريم.

در اين بحث مهمترين تحليل را مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشريف) دارد كه گوشهاي از اين تحليل و قسمت از اين
و كلام اصفهان ض اصل مطلب اصفهانمتعر به عنوان مختار خودشان برگزيدند، منته تحقيق را امام و مرحوم آقاي خوئ

ظاهر این است كه هر دو بزرگوار از مرحوم اصفهان است ول گوئيم از كلمات اصفهانكه ما م نشدند و نفرمودند اين كلام
گرفتند، ما هم در فقه و هم در اصول به بعض از جاها مرسيم مبينيم كه امام و مرحوم آقاي خوئ درست متّفق القولاند،

وقت ريشهياب مكنيم همين است، يعن هر دو بزرگوار نظر اصفهان را ديدند و پسنديدند، حالا همين نظر را در قالب ديري
بيان كردند و الا نظر همان نظر مرحوم اصفهان است و اين بيان كه مخواهيم از قول مرحوم اصفهان عرض كنيم تحقيق

بسيار مهم است، اوج علم مرحوم اصفهان در اين گونه موارد خوب روشن مشود، از اين تحقيق يك بحث كه امروزه در
مراكز علم در حوزه و غير حوزه رايج است، يك بحث دارند به نام مقاصد الشريعة، اين تحقيق بسيار در اين بحث نافع است؛

مرحوم محقق اصفهان در نهاية الدراية جلد چهارم صفحه 299 اصل اشال را اولا توضيح مدهند، بعد كه اصل اشال را
توضيح مدهند جواب مدهد، قبل از اينه ما توضيح اشال و جواب مرحوم اصفهان را ذكر كنيم باز يك مطلب دارند كه اين

مطلب را كه ذكر كنيم مفيد است، مرحوم اصفهان در حاشيه كفايهشان هم به آراء مرحوم محقق نائين نظر دارند و هم به آراء
مرحوم محقق حائري نظر دارند، از مرحوم محقق نائين تعبير مكنند بعض أعاظم العصر، از مرحوم محقق حائري تعبير

مكنند به بعض الأجلّه؛ مفرمايند بعض الأجلّه ـ مرحوم حائري در درر الفوائد ـ اين حرف را زدند كه اين اشال كه
احتياطها مطرح مكنند اساساً مبتن بر آن نزاع بين معتزله و اشاعره نيست، يعن اگر كس بيايد اين نزاع را كه آيا احام تابع

صالح و مفاسد است كنار بذارد، نه معتزل بشود و نه اشعري! باز در اين نزاع و در اين دليل متواند وارد شود، مرحوم
حائري در درر الفوائد صفحه 475 مفرمايد «ليس هذا اللام مبنياً عل قواعد العدلية القائلين بوجود المصلحة و المفسده»
اين دليل دوم احتياطها مبتن بر آن نظريهي عدليه كه احام تابع مصالح و مفاسد است نيست! چرا؟ «لوضوح أنّ لل آمرٍ

غرضاً ف إتيان المأمور به» ايشان مفرمايد هر آمري براي تحقّق مأمور به در عالم خارج يك غرض دارد «و إن كان جزافاً»
ولو اينه اين غرض جزاف و بيهوده باشد، غرض غير عقلاي باشد، يك مولاي به عبد خود مگويد اين صندل را بذار اينجا،
عبد مگويد چه هدف داشت كه اين صندل را جابجا كن؟ مگويد هيچ، من مخواستم در عالم خارج اين فعل انجام شود! 

مرحوم حائري تقريباً از ذهن عرف خودش خيل استفاده كرده كه هر آمري يك غرض دارد ولو اين غرض جزاف باشد و عقل
«و إن كان جزاف ل آمرٍ غرضگويد مأمور بايد غرض آمر را محقّق كند، اين صغري و اين هم كبري. صغري این است «لم
هر آمري غرض دارد ولو غرضش هم جزاف باشد، كبري این است كه «يجب تحصيل غرض الآمر» غرض آمر تحصيلش لازم
است، كجاي اين دليل مبتن بر تبعيت احام للمصالح و المفاسد و الأغراض و الملاكات است؟ اصلا ربط به ملاكات ندارد،

اين خلاصهي بيان مرحوم حائري.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


