
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۷ فروردین ۱۳۹۱

اصالة الاحتیاط
جلسه 100 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه مباحث گذشته: كسان که در بحث اقل و اكثر ارتباط قائل به احتیاط هستند دو راه مهم براي اثبات مدعاي خودشان
دارند: راه اول همين راه بود كه مدتها بحث كرديم، اشالاتش را مطرح كرديم و آن راه اين بود كه قائل به لزوم احتياط مگفت
در اقل و اكثر ارتباط ما علم اجمال داريم و علم اجمال منجز است و راه براي انحلال علم اجمال وجود ندارد، خود مرحوم
آخوند قدس سره اين راه را پذيرفتند، اما مرحوم شيخ و كثيري از بزرگان و ما هم تبعيت كرده و اين راه را نپذيرفتيم و گفتیم که

اين علم اجمال قابل انحلال است. اگر در ذهن شريفتان باشد در دفاع از شيخ مطالب كه از مرحوم ميرزاي شيرازي، مرحوم
فشارك و ديران نقل كرديم و برخ از آنها را پذيرفتيم. انحلال را در اينجا پذيرفتيم و اساساً به تبع امام رضوان اله عليه گفتيم
اصلا در اينجا علم اجمال وجود ندارد، از اول يك معلوم تفصيل است وهو الأقل، و يك شك در زائد كه بايد درآن برائت جاري

كنيم. حال اين قول به برائت مواجه با اشالات بود كه اين اشالات را ذكر كرديم و جواب داديم. 

دلیل دوم قائلین احتیاط برای اثبات مدعایشان

دومین راه قائلین احتياط این است که ما در انجام اطاعت و امتثال بايد غرض مولا را تحصيل كنيم؛ اگر در يك موردي مولا
غرض دارد و ما فعل را انجام داديم اما نمدانيم با اين فعل غرض مولا حاصل شده يا نه؟ بايد بالأخره يك عمل را انجام بدهيم
كه يقين به تحصيل غرض مولا پيدا كنيم، در این راه از لزوم تحصيل غرض و اطاعت مولا بحث م شود. دير كاري نداريم كه
آيا اينجا علم اجمال وجود دارد یا خیر؟ انحلال در كار هست يا خیر؟ اصلا اين را به طور كل كنار مگذارند. كه البته اين راه

هم راه دوم براي قائل به احتياط است و هم به عنوان ي از اشالات است كه بر قائلين به برائت ذكر مشود، يعن حالا اگر
شما كتب اصول را ببينيد هر دو نوع آن ممن است باشد، به اين توضيح و بيان كه ما عرض مكنيم نيست! اما مجموع

برآمده از اين كتابها این است كه هم متوان اين را به عنوان دليل دوم براي احتياطها ذكر كرد و هم به عنوان ي از اشالات
بر قائلين به برائت.

اساس اين راه دوم را مرحوم شيخ انصاري در كتاب رسائل ذكر كرده و توضيحش این است كه روي مذهب مشهور، يعن عدليه
و جمع از معتزله، احام تابع ملاكات و تابع مصالح و مفاسد است، هيچ حم بدون ملاك نيست، ما در واجبات مگوئيم

حتماً يك مصلحت وجود دارد كه شارع بخاطر آن مصلحت واجب كرده، در محرمات هم مگوئيم يك مفسدهاي وجود دارد كه
به خاطر آن مفسده حرام كرده است. برخلاف اشاعره كه مگويند: احام تابع مصالح و مفاسد نيست، نه در خود مأمور به و

نه در امر.

آن وقت معتزله و عدليه كه حالا از گروه اول تعبير به عدليه مشود، آنهاي كه قائلند به اينه احام تابع مصالح و مفاسد است،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كه من همين جا داخل پرانتز اين نته را عرض كنم كه گاه اوقات يك تعبير منشأ براي يك اشتباه بزرگ مشود. اماميه و
معتزله مگويند احام تابع مصالح و مفاسد است، درست است كه از همينها تعبير به عدليه مكنند اما به اين معنا نيست كه

ملاك را فقط بايد عدالت قرار بدهيم. در خيل از كتابها و مقالات، نویسندگان دچار اشتباه شده و مگويند اگر احام تابع
مصالح و مفاسد است پس خداي تبارك و تعال بايد در احام رعايت عدالت را بند، م گویند عدليه به اين معناست كه تمام
ملاكات را به حسن العدل و قبح الظلم منته كنند، در حال كه اين معنا درست نيست، عدالت خودش ي از ملاكات است.

وقت شيعه و اماميه مگويد احام تابع مصالح است ي از مصالح عدالت است، ممن است مصالح ديري هم در كار باشد.
حتماً اين قانون را كه شارع جعل مكند بايد دارای ملاك باشد.

اين نتهاي كه ما عرض مكنيم بسيار مهم است به طوري كه بسياري از اشالات كه الآن در قوانين شرع مطرح مكنند به
خاطر غفلت از اين نته است. مثلا مگويند اگر احام تابع ملاكات است پس چرا در باب ارث بين زن و مرد عدالت رعايت
نشده، چرا در باب ديه رعايت نشده؟ چرا در باب شهادت رعايت نشده؟ جواب این است كه وقت مگوئيم احام تابع ملاكات

است، ملاك منحصر به عدالت نيست، ملاك اعم است، ممن است عدالت باشد يا ملاك ديري در كار باشد! شارع يك ملاك را
در نظر مگيرد به سبب آن ملاك مآيد يك قانون را جعل مكند، حالا آن ملاك ممن است عدالت باشد يا يك ملاك ديري

ل در زندگاز ملاكات است، عدم به وجود آمدن مش از ملاكات است، عدم اختلاف ي باشد، تنظيم امور بشر خودش ي
بشر از ملاكات است. 

اين را غفلت ننيد اينه ما مگوئيم احام تابع مصالح و مفاسد است، به این معنا نیست که مسئله مصلحت و مفسده را
منحصر به بحث عدالت است، تبعيت للمصالح و المفاسد يك عنوان است اعم از عنوان عدالت.

داريم دليل دوم احتياطها را بيان مكنيم؛ اينها مگويند احام تابع مصالح و مفاسد است و اين جمله معروف كه «الاحام
الشرعيه الطاف ف الأحام العقلية» مبتن بر همين قاعدهي اول است، يعن عقل مگويد هر ملاك لازم الإستيفاي را بايد

تحصيل كن منته بشر نمتواند بفهمد در كجا ملاك وجود دارد و در كجا ملاك وجود ندارد! شارع صلاة را واجب مكند،
معنای واجب كردن صلاة این است كه در صلاة ملاك وجود دارد. در حج ملاك وجود دارد، در صوم ملاك وجود دارد

«الاحام الشرعيه الطاف ف الأحام العقلية» ، حم عقل این است كه هر ملاك لازم الاستيفاي را شما بايد استيفا كن، اما
كجا ملاك وجود دارد؟ شارع بيان مكند.

فرمايند «فالمصلحة إما من قبيل العنوان فل است؛ مرا مرحوم شيخ دارند كه يك مقداري معنايش مش اينجا يك عبارت
المأمور به أو من قبيل الغرض»؛ مرحوم شيخ در اينجا دو نوع تصوير براي دخالت اين مصالح بيان مكنند كه از جاهاي است

كه بعضها در معناي اين عبارت شيخ ممانند كه مراد شيخ چيست؟ آنچه از ظاهر اين عبارت برداشت میشود این استه در
مصالح و مفاسد حقيقتاً خودشان مأمور به و منه المأمور به، يعن فرمايد فالمصلحة من قبيل العنوان فقسمت اول كه م

عنه هستند، نه عنوان صلاة، نه عنوان خمر.

يك وقت ما مگوئيم در صل عنوان صلاة مأمور به است، طبق اين بيان، وقت مگوئيم مصلحت من قبيل العنوان ف المأمور
به يعن مأمور به واقع خود ملاك است و اين عنوان براي این است كه ملّف بتواند به وسيلهي او اين ملاك را تحصيل كند و الا

عنوان صلاة بما ه ه خودش مأمور به نيست، آنچه كه واقعاً و حقيقتاً مأمور به است ملاك است، آنچه كه حقيقتاً و واقعاً
و منه عنه نيست، اين قسمت اول كلام شيخ كه طبق اين مأمور به واقع عنه است همان ملاك است، اما خود خمر منه منه

عنه واقع عبارت از خود همين ملاكات و مصالح و مفاسد هستند و اين عناوين مشوند محصل براي اين ملاكات.



اين عنوان يك غرض خود عنوان صلاة است، منته مأمور به واقع اما قسمت دوم كلام شيخ «أو من قبيل الغرض» يعن
دارد به نام اين ملاك، اين ملاك و مصلحت خودش مأمور به نيست بله غرض از مأمور به است. حالا در اين بيان ميويند

چون احام تابع ملاكات است، يا بوئيم خود ملاكات مأمور به است، يا بوئيم ملاكات عنوان غرض را دارد و تحصيل غرض
عقلا واجب است، عقل مگويد اگر ما بخواهيم احراز كنيم با يك عمل اطاعت مولا واقع شده، بايد احراز كنيم غرض مولا

محقّق شده، اما اگر احراز غرض مولا را ننيم، احراز عنوان اطاعت نمشود و براي احراز الغرض هيچ راه نداريم الا اينه
بيائيم اكثر را بياوريم، اگر اقل را آورديم با اقل نمدانيم غرض مولا واقع شده يا نه؟ چون ممن است اكثر واجب باشد اما اگر

اكثر را آورديم چه اقل واجب باشد و چه اكثر، غرض مولا قطعاً محقق شده، اين خلاصه دليل.

پاسخ شیخ انصاری

مرحوم شيخ از اين دليل دو جواب دادند؛ جواب اول اينه اين دليل مبتن بر رأي اماميه و معتزله است اما دو گروه دير هم
داريم، ي اشاعرهاند كه مگويند احام تابع مصالح و مفاسد نيستند، اصلا اين حرفها حرفهاي است كه شما درآورديد،

بوئيم خدا بايد ببيند در چه فعل مصلحت است واجب كند، اگر نيست واجب نند! هر چه را خدا واجب كرد واجب و با
وجوب از ناحيه خدا مصلحتدار مشود اما قبلش اينطور نيست كه بوئيم بايد داراي مصلحت باشد. گروه دوم بعض از اين

اماميه مگويند ما قبول داريم احام تابع مصالح و مفاسد است، اما لزوم ندارد مصالح و مفاسد در خود متعلّق باشد،
«ربما» اينه اين مصالح و مفاسد در خود امر يا در خود نه باشد، اين جواب اول شيخ است.

مرحوم آخوند در كفايه اين جواب اول را رد كرده و مفرمايد اين گروه دوم كه شما گفتيد اينها كه نمگويند لابدّ و أن يون
مصلحت در خود امر باشد، مگويند احتمال اينه مصلحت در امر باشد وجود دارد، پس نف احتمال وجود مصلحت در

متعلّق را نمكند، اين اولا! ثانياً بالأخره شما روي مذهب اشاعره كه نمتوانيد به معتزله جواب بدهيد، نمتوانيد به اماميه جواب
بدهيد، شما شيخ مفرماييد برخ اين مبنا را قبول ندارند كه احام تابع مصالح و مفاسد است، آنهاي كه ندارند براي خودشان
است، ما الآن بايد روي مبناي اماميه و معتزله به اينها جواب بدهيم اما شما مگوئيد برخ اين مبنا را منرند، برخ كه منرند

كه منرند ول خود معتزله و اماميه كه معتقدند بايد ببينيم روي اين مبنا بايد چطور به اينها جواب بدهيم، لذا شيخ هم توجه و
تفتّن داشته كه اين جواب درست نيست، يك جواب دوم را ارائه كرده.

در جواب دوم خلاصهي جواب را من عرض كنم كه شيخ مفرمايد تحصيل غرض در جاي لازم است كه امانش باشد، اگر
در يك جاي امان تحصيل غرض مولا باشد تحصيلش لازم است، اما جاي كه امان تحصيل غرض مولا نيست چه كار كنيم

كه اين بار تليف از دوش ما برداشته شود و در ما نحن فيه امان تحصيل غرض مولا نيست. چرا؟ شيخ مفرمايد در باب
عبادات قصد وجه معتبر است، هم در خود واجب و هم در اجزاءش، يعن شما هر جزئ از اجزاء واجب را اگر بخواهيد اتيان
كنيد بايد به قصد وجه بياوريد. به قصد وجه يعن آيا اين به عنوان الواجب آورديد يا به عنوان الاستحباب آورديد؟ قصد وجه را

هم مگويند يا به عنوان الغاية اصلّ صلاة الظهر لوجوبها، يا به عنوان وصف مگوييم اصل صلاةً واجباً.

شيخ مفرمايد شما در اين دوران بين اقل و اكثر، اگر آن جزء زائد را نياوريد كه اصلا نمتوانيد بوئيد غرض محقّق شده يا نه؟
براي اينه بخواهيد تحصيل غرض كنيد بايد آن جزء زائد را بياوريد، در اين جزء زائد نمتوانيد قصد وجه كنيد، براي اينه

احتمال دارد در واقع واجب نباشد و اگر شما بوئيد من اين جزء دهم را به قصد وجوب مآورم تشديد محرم م شودو اگر
بدون قصد وجه هم آورده شود امتثال محقق نمشود.

پس ما در اينجا به خاطر اينه قصد وجه در اجزاء نماز معتبر است ما راه براي تحصيل غرض نداريم! چون نمتوانيم قصد



وجه نسبت به اين جزء دهم كنيم، اگر نتوانستيم قصد وجه كنيم راه براي تحصيل غرض نداريم، اگر راه براي تحصيل غرض
نبود شيخ مفرمايد تحصيل غرض آن جاي كه امان دارد واجب است اما اينجا به خاطر اينه مواجه با اين مسئلهي قصد
وجه است حالا كه ممن نيست ما بايد يك كاري كنيم كه تليف از روي دوش ما برداشته شود. مگوئيم آن مقداري كه بيان

دارد به آن مقدار بايد تليف را انجام بدهيم كه عبارت از اقل است، نسبت به اكثر که بيان نداريم تليف ساقط است. اين جواب
دوم است كه مرحوم شيخ در رسائل مدهند.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


