
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۶ فروردین ۱۳۹۱

اصالة الاحتیاط
جلسه 99 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان سوم اشال چهارم: 

بيان سوم در اشال چهارم اين بود كه در اقل و اكثر ارتباط وجوب اقل بالتفصيل معلوم است، حال براي اينه علم به فراغ از
اين واجب معلوم پيدا كنيم راه وجود ندارد جز اينه اكثر را اتيان كنيم، چراکه اگر واقعاً اكثر واجب باشد و اقل را اتيان کنیم،
یعن اگر نُه جزء را آورديم و جزء دهم را نياورديم اينجا اين اقل واجب را هم اتیان نرده ایم. عبارت كه قبلا خوانديم اين بود كه
«الإشتغال قد تعلّق بالأقل لا بالأكثر» اقل مسلّم واجب است «لن الخروج عن الإشتغال المعلوم تعلّقه بالأقل لا يحصل يقيناً إلا
بضم المشوك» پس خلاصهاش اين شد كه اگر ما بخواهيم يقين پيدا كنيم اين واجب معلوم بالضرورة را انجام داديم بايد اكثر

را بياوريم. 

ارتباط نند كه به نظر ما خيلال ابتدا به دو مطلب اشاره میعرض كرديم امام در مقام جواب به این اش :پاسخ امام خمین
به جواب ندارد.و در ادامه م گوید: ملّف بايد آنچه را كه حجت برايش قائم است بياورد و در صورت كه اقل را آورد و آن جزء

زائد را نياورد اينجا ما قامت عليه الحجة را آورده، بيشتر از اين ملّف وظيفهاي ندارد، بايد ما قامت عليه الحجة را بياورد. بعد
عرض كرديم امام دو اشال مطرح كردند كه اينها را بوئيم تا نتيجهي بحث را روشن كند، اشال اول این است كه مستشل
مگويد اگر اكثر واقعاً واجب باشد و اين شخص اقل را اتيان كند اين يك امر لغو و باطل است، مثل اينه فرض كنيد نماز

واجب باشد و انسان يك عمل ديري انجام بدهد، چطور آنجا لغو و باطل است؟ اگر در اينجا اكثر واجب باشد آوردنِ اين اقل
لغو و باطل است، اقل بما هو اقل. پس براي اينه ما احراز كنيم فعل ما عنوان اطاعت را دارد، احراز كنيم كه فعل ما عنوان
لغويت را ندارد و مصداق براي اطاعت است چارهاي نيست كه اين جزء زائد هم آورده شود، اگر جزء زائد را آورديم و اكثر
واجب باشد كه كل آن اطاعت است، اگر جزء زائد را آورديم و فقط اقل واجب باشد باز آن مصداق اطاعت را آورديم چون

گفتيم اقل نسبت به اين جزء زائد به شرط لا نيست و لا به شرط است.

پس مستشل مگويد دوران اقل بين این است كه خودش واجب باشد يا لغو باشد، اگر شما اقل بما هو اقل را بياوريد دو
احتمال مدهيم؛ ي اينه اگر واقعاً اقل واجب باشد آورديد، احتمال دوم این است كه اگر اكثر واجب باشد اين لغو باشد. پس

ما نمتوانيم احراز كنيم كه ما مأمور به را آورديم، ما مصداق براي اطاعت را انجام داديم. اين اشال.

گويد چه اطاعتام عقل است، به عقل مراجعه كنيم كه عقل مه عليه اطاعت و عصيان از احدر جواب امام رضوان ال
واجب است و چه عصيان قبيح است؟ عقل مگويد به آن مقداري كه مولا امر كرده و بيان دارد اطاعت واجب است اما زائد
بر او اطاعت واجب نيست، عقل به مقداري كه از طرف مولا امر آمده، به مقداري كه از طرف مولا بيان آمده اطاعت را واجب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ـت بر آن قائم است در دوران بين اقل و اكثر ارتباطداند، اينجا هم به مقداري كه قامت الحجة اقل است، آن مقداري كه حجم
اقل است پس عقل مگويد همين را بايد اطاعت كرد، اين جواب است كه امام دادند.

كسان كه مثل مرحوم شهيد صدر قدس سره و قبل از ايشان مثل مرحوم محقق داماد قدس سره، اينها مسلك حق الطاعهاي
هستند و اين جواب را نمپذيرند، يعن بزرگان ما دو گروهند؛ يك گروه كه مشهورشان هست همين است و امام هم از اينهاست

كه مفرمايند عقل مگويد آن مقداري كه دليل و حجت قائم شده. حجت علم وجدان است، همين روايات و ادلهي عمليه
هست، آن مقداري كه حجت قائم شده بر ما اطاعت در آن دايره واجب است. اما زائد بر اين واجب نيست ولو احتمالش هم

بدهيم.

اما قائلين به حق الطاعه مگويند در موردي كه ما احتمال لزوم يك تليف را بدهيم، احتمال يك تليف لزوم را مدهيم؛ عقل
به ملاك حق مولويت كه مولا بر عبد دارد و انسان نبايد اين حق مولويت را ولو در دايرهي احتمال خراب كند اينجا بايد اطاعت
كند و اگر يادتان باشد ما سال گذشته به طور مفصل در مورد مسلك حق الطاعه بحث كرديم و به آقايان هم عرض كرديم كه اين
بحث خيل مهم است و اگر بتوانيد رسالهاي در اين زمينه بنويسيد خيل خوب است. كسان كه مثل مرحوم شهيد صدر قائل
به حق الطاعهاند دير چيزي را به نام قاعدهي قبح عقاب بلا بيان قبول ندارند آنهاي كه مگويند قاعدهي قبح عقاب بلا بيان يك
دليل عقل و حم عقل است مگويند هر جا بيان باشد اطاعت واجب است و هر جا بيان نباشد اطاعت لازم نيست و عقاب
هم جايز نيست و استحقاق عقاب هم در كار نيست. ما در سال گذشته اين بحث را مفصل مطرح كرديم و به اين نتيجه رسيديم
كه حق الطاعه صحيح نيست، ما ادلهي قائلين به حق الطاعه را آورديم و خودمان هم آنچه كه به عنوان مناقشهي بر اين مسلك

بود ذكر كرديم، گفتيم چيزي به نام حق الطاعه نداريم. 

ما هستيم و يك قاعدهي قبح عقاب بلا بيان كه اين قاعده را قبول داريم، و ما هستيم و يك قاعدهي دير كه اشتغال يقين برائت
يقين مخواهد. در بحث گذشته هم عرض كرديم اين ي از ابداعات امام رضوان اله عليه در علم اصول است كه ايشان

مفرمايد اين قاعدهي اشتغال يقين برائت يقين مخواهد به آن مقداري كه حجت بر اشتغال داريم برائت يقين مخواهد. اينجا
هم در جواب از اين اشال مفرمايد عقل حم به لزوم اطاعت مكند در مقداري كه بينه الشارع. اولا بحث در این است كه اين
قيدي را كه امام آوردند آيا درست است يا خير؟ من روي اين نظريهي امام خيل فر كردم، انصافش این استه فرمايش بسيار

متين است و خيل جاهاي دير علم اصول مشل را براي ما حل مكند. اشتغال يقين برائت يقين مخواهد يعن به مقدار
دليل الذي قام عل الاشتغال، به آن مقداري كه مدانيم ذمهي ما مشغول است.

اصل فرمايش امام درست است، بحث ما باشد با ايشان بحث صغروياست، يعن از نظر كبري درست است اشتغال يقين برائت
يقين مخواهد به مقداري كه حجت بر اشتغال داريم ول قائلين به احتياط مگويند در دوران بين اقل و اكثر حجت عبارت از

علم اجمال است، ما اجمالا مدانيم يا اقل واجب است يا اكثر، اين يك. علم اجمال هم منجزيت دارد، دو. 

مطلب كه مرحوم نائين هم خيل روي آن تيه كردند، اگر بيائيم آن فرمايش دير امام را هم بپذيريم بوئيم اصلا اينجا صورتاً
علم اجمال است، در اقل و اكثر ارتباط از اول ما واقعاً چيزي به نام علم اجمال نداريم، از اول يك معلوم بالتفصيل داريم كه

اقل است، يك مشوك داريم كه اكثر است، چيزي به نام علم اجمال نداريم كه بوئيم علم اجمال منجزيت دارد. پس علم
اجمال نيست، آن مقداري كه برايش حجت قائم شده اقل است، پس نسبت به همين اقل ما بايد برائت يقينيه پيدا كنيم، اگر اينها

را گفتيم كه ما هم قبول داريم، يعن واقعاً اقل و اكثر ارتباط از دايرهي علم اجمال خارج است، درست است كه ما از اول
.و ارتباط يا دوران بين متباينين است يا اقل و اكثر است، اقل و اكثر استقلال گفتيم علم اجمال



استقلال هم واقعاً علم اجمال نيست هم واقعش يك معلوم بالتفصيل نسبت به اقل است و شك در زائد دارد، پس ببينيد اينها را
اگر گفتيم صغري درست است اما اگر مرحوم مرحوم نائين و ديران بويند اينجا علم اجمال وجود دارد، علم اجمال منجز
است، اقتضاي احتياط دارد، علم اجمال بيان است، علم اجمال حجت است، شما اگر اين قيد را هم بياوريد اشتغال يقين و

برائت يقين مخواهد، به مقداري كه قامت الحجه، اينها مگويند حجت قائم شده هم بر اقل و هم بر اكثر، بر هر دو حجت قائم
شده است.

سخن حاج آقا مصطف و نقد آن

همين جا اين مطلب را هم اشاره كنيم كه مرحوم حاج آقا مصطف رضوان اله عليه يك ادعاي كرده اما هيچ دليل بر اين مدعا
ذكر نرده، فرموده است كه اين قاعدهي اشتغال يقين برائت يقين مخواهد مربوط به اشتغال ذمه است و مربوط به باب ديون
است، مثلا يك كس به ديري بدهار است و الآن شك مكند آيا دينش را داده يا نه؟ اشتغال يقين برائت يقين مخواهد و بايد

دين را بدهد، اگر گفتيم اين قاعده اينجا جاري است شخص به ديري بدهار است و نمداند نه تومان بدهار است يا ده
تومان، روي بيان ايشان باز بايد ده تومان را بدهد، چون اصل ذمه مشغول به دين بوده، نمداند نُه تومان يا ده تومان؟! بايد ده
تومان را بپردازد! ولو اينه مشهور مگويند به مقداري كه يقين داري بايد بپردازي، حالا روي بيان ايشان مخواهم پيش بيائيم

كه مفرمايند اين قاعدهي اشتغال يقين برائت يقين مخواهد در باب ديون است اما در باب تاليف نيست، در باب تاليف
ملاك ما قامة الحجه است، حالا معلوم مشود كه اصل اين مطلب را از مرحوم والدشان گرفتند.

مفرمايند اين قاعدهي اشتغال يقين برائت يقين مخواهد در باب تاليف جريان ندارد چون ملاك در باب تاليف این است كه
چه مقدار حجـت بر آن داريم. به عبارت دير مخواهند بفرمايند در باب تاليف ما چيزي به نام اشتغال ذمه نداريم، الآن شارع
نماز را بر ما واجب كرده، حالا ذمهي ما مشغول است؟ نه، و لذا اينجا نمگويند ذمهي ما مشغول است به وجوب صلاة، ذمهي

ما مشغول است به وجوب روزه، نه! براي اينه ذمه يك امر عقلاي است،عقلا در باب ذمه مگويند اگر دين باشد ما اين را
برايش اعتبار مكنيم اما اين يك تليف است. در باب ذمه اگر انسان از دنيا هم رفت باز عقلا استمرار همان اشتغال ذمه را

دارند و مگويند اين ميت مديون بوده و هنوز هم مديون هست ولو مرده، اما در باب تاليف، آدم كه مرده تليف برايش معنا
ندارد.

ما به ايشان عرض مكنيم كه اصل اين فرق را از شما مپذيريم، يعن در باب ديون ما اشتغال ذمه داريم، ذمه مشغول مشود.
در باب تاليف اشتغال ذمه نداريم و لذا در باب تليف چيزي به نام ضمان معنا ندارد كه بوئيم من ضامنم نماز را انجام بدهم!

ول اينه شما مگوئيد اشتغال يقين برائت يقين مخواهد اين حم عقل است، عقل كجا بين اين دو تا فرق گذاشته؟ عقل
مگويد اگر يك ذمهاي مشغول شد حالا يا به ديون يا به حقوق اله، حقوق اله درست است كه عنوان ضمان را ندارد اما

خطاب است متوجه به ملّف و عقل مگويد بايد اين را بياورد، شما مخواهيد بوئيد اينجا نمشود اسمش را اشتغال
گذاشت! اشتغال ذمه نيست ول بالأخره شارع اين تليف را متوجه ما كرده، ذمه مشغول نيست، اما اين تليف را شارع متوجه

كرده و فرموده «ايها الناس اقيموا الصلاة، يا ايها الذين آمنوا كتب عليم الصيام» روزه بر ما واجب مشود، قبول داريم و
نمگوئيم اين ذمه مشغول است يعن ما عقلا بايد اين دستور را اطاعت كنيم، اگر هم مرديم نمگوئيم ذمهمان به اين مشغول

است، مثل باب الديون هم نمگوئيم، درست است! اصل اين فرق درست است اما اينه عقل بين اين دو مورد در لزوم امتثال
فرق مگذارد از كجاست؟ عقل فرق نمگذارد، يعن عقل در هر دو مورد حم برائت يقين دارد، عقل هم در آنجاي كه ذمه

مشغول به باب ديون است و هم آنجاي كه باب تليف است مگويد اگر يك تليف متوجه تو شد بايد آن را انجام بده، شما
اگر بعد از اينه وقت تمام شد شك كرديد نماز خوانديد يا نخوانديد! عقل مگويد بايد انجام بدهيد، حالا يك دليل آمده براي اينه

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183


مگويد اگر شما بعد از وقت شك كرديد اينجا بنا را به اتيان بذاريد بر اينه انجام داديد اما اگر ما اين دليل را نداشتيم عقل
مگويد بايد انجام بدهيم.

پس به ايشان هم عرض مكنيم اصل فرق بين اين دو مورد درست است اما عقل بين اين دو مورد فرق نمگذارد، عقل مگويد
در هر دو بايد اطاعت كرد، ملاك در هر دو اطاعت است و اساساً ما چند حم از نظر عقل نداريم، عقل يك حم دارد به نام

لزوم الإطاعة، كجا؟ «فيما قامت الحجة» قاعدهي قبح عقاب بلا بيان تحت اين قانون است، اشتغال يقين برائت يقين مخواهد
تحت اين قانون است، اينطور نيست كه بوئيد اينها چند حم متعدد است كه عقل دارد، عقل در باب تاليف يك حم دارد،
لزوم الإطاعة فيما قامت الحجة، قبح عقاب بلا بيان به اين برمگردد، اشتغال يقين برائت يقين مخواهد به اين برمگردد،

همان جا در بحث مسئلهي حق الطاعه ما بحث لزوم دفع ضرر محتمل را هم بيان كرديم و مفصلا راجع به آن بحث كرديم، اينها
هم تمام برمگرد به لزوم الاطاعة فيما قامت الحجة، يعن در آنجاي كه حجت نيست ضرر اگر ضرر دنيوي باشد كه كبروياً غلط
است، در ضرر دنيوي دفع ضرر دنيوي واجب نيست، اين همه مردم دارند اقدام مكنند هر روز كارهاي كه در آن ضرر دنيوي

كه من احتمال بدهم يك عقاب واجب است كه حجت بر آن قائم باشد، اما آنجاي هم وجود دارد، دفع ضرر اخروي در جاي
باشد در قيامت، عقل نمگويد دفعش لازم است. 

پس تمام اينها در باب اطاعت و معصيت به يك حم برمگردد، لزوم اطاعت مولا فيما قامت الحجة. اينجا يك اشال دير
مانده كه فردا مطرح مكنيم و ان شاء اله اين بحث را تمام مكنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


