
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۰ فروردین ۱۳۹۱

اصالة الاحتیاط
جلسه 95 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نخست ـ اشال صاحب هدايه المسترشدین

بحث در اشال صاحب هداية المسترشدين بود که خلاصه آن اشال اين بود كه بازگشت اقل و اكثر ارتباط به دوران بين
متباينين است، فرمودند اقل عبارت از اجزاء لا به شرط و اكثر عبارت از اجزاء به شرط شء است و لا به شرط و به شرط شء
قسيم يديرند و لذا عنوان متباينين را دارند، كه در جلسه قبل جوابهاي كه از این اشال داده شده راعرض كرديم، بحث به
اينجا رسيد كه آيا مانحن فيه يعن دوران اقل و اكثر از قبيل به شرط لا و به شرط شء نيست؟ كه اگر اين حرف را مطرح كنيم
اشال قويتر مشود. اگر گفتيم اقل يعن آن نُه جزء به شرط عدم انضمام الجزء العاشر كه مشود به شرط لا، و اكثر يعن نُه
جزء به شرط الإنضمام كه مشود به شرط شء، اگر اينطور بيان كنيم مسئله خيل مشلتر مشود و ممن است اصلا همين
معنا در ذهن انقداح پيدا كند كه نسبت بين اقل و اكثر، نسبت به شرط لا و به شرط شء است كه اين احتمال را در جلسه گذشته
عرض كرديم، اما اين قابل جواب است و جواب این است كه اين برخلاف فرض كلام ماست، مفروض در مسئله این است كه
ما مدانيم كه مولا براي يك مركب نُه جزء را ذكر كرده اما نسبت به جزء دهم نفياً يا اثباتاً چيزي نفرموده، يعن اينطور نيست كه

بوئيم يك دليل يا يك احتمال اقل است، اقل به شرط لا، چنين احتمال اصلا وجود ندارد.

ما مگوئيم يك احتمال اقل است،شارع اين نُه جزء را واجب کرده اما نسبت به جزء دهم چيزي نفرموده است. احتمال دوم كه
احتمال اكثر باشد مگوئيم جزء دهم را هم واجب كرده، پس این احتمال كه بوئيم شارع نُه جزء را به شرط لا، يعن به شرط
عدم انضمام جزء دهم قرار داده، منتف است. يعن بوئيم يك طرف به شرط لا است، اقل آنست كه اجزاء به شرط لا و اكثر
اجزاء به شرط شء است اين اشالش این است كه برخلاف مفروض كلام است، مفروض كلام این است كه يك احتمال این

است كه اقل باشد كه اگر اقل باشد نسبت به آمدنِ جزء دهم يا نيامدن، سوت كرده و نه نف مكند و نه اثبات.

اگر كس به عنوان الجزئيه بخواهد بياورد، تحت ادلهي بدعت قرار مگيرد، تحت ادلهي تشريع قرار مگيرد اما شارع در دليلش
نسبت به اين سوت كرده، نه نف كرده و نه اثبات كرده، حت در عباديات اگر ما مگوئيم شارع نماز را نُه جزء قرار داده اما
يك جزء دهم را نف كرده دليل نداريم، اثبات كرده دليل نداريم! عرض كردم اگر كس بخواهد در همان عباديات به عنوان الجزئية
بياورد ادلهي تشريع شامل آن مشود، اما اگر رجاء یا احتياطاً بياورد، اشال ندارد، در حال كه ما اگر گفتيم اقل عبارت از
اجزاء به شرط لا است، يعن احتياطاً هم نمتواند اين جزء دهم را بياورد، رجاء هم نمتواند اين جزء دهم را بياورد، در حال كه

مسلّما از باب احتياط يا از باب رجاء مانع ندارد. 

پس بايد مسئله را روي همين بيان خود هداية المسترشدين پيش ببریم، بوئيم اقل، اجزاء لا به شرط است و اكثر به شرط شء

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است. به نظر مرسد جوابهاي امام رضوان اله تعال عليه اشال را حل نمكند، اينه در جواب چهارم امام فرمودند اگر
شما اينها را متباينين مدانيد پس احتياط به ترار در عمل است، لعل كه هداية المسترشدين اين را ملتزم شود و يا ديران ملتزم
شوند، اين جواب نيست كه اشال هدايه را حل کند. كما اينه آن جواب اول كه فرمودند آنچه موصوف به لا به شرطيت و به
شرط شء بودن معلق است نه خود تليف، اين هم در آن جلسه عرض كرديم قابل قبول نيست نمتوانيم بين متعلّق و خود

تليف در اينجا تفي را داشته باشيم.

در جواب سوم فرمودند بين لا به شرط و به شرط شء تباين نيست، چرا؟ فرمودند اگر ما آمديم اقل را به نحو لا به شرط قرار
داديم مقصودش این است كه خود همين نُه جزء را بياوريم، آنچه كه ملحوظ است خود همين نُه جزء است، بدون اينه چيزي به
او ضميمه كنيم، يعن باز در جواب سوم كه طبق آنچه كه در تهذيب واقع شده، قبلا هم عرض كردم آقايان بايد دقّت بيشتري
كنند، جواب سوم برمگردد به كلام مرحوم نائين كه خود امام كلام نائين را جواب دادند كه ما هم كلام نائين را ذكر كرديم و

هم كلام امام را. 

پاسخ مرحوم حاج آقا مصطف به اشال صاحب هدایه المسترشدین

به نظر م رسد که از کلام مرحوم حاج آقا مصطف(رضوان اله تعال عليه) جواب ديري استفاده مشود كه ببينيم اين جواب
درست است يا نه؟ ايشان در كتاب تحريرات در جلد هشتم صفحه 21 مفرمايند اولا اين تقسيم ماهيت به لا به شرط قسم و به
،كه مربوط به علم اصول باشد نيست و ثانياً در اين تقسيم فلسف است، يك تقسيم ء يك تقسيم فلسفشرط لا و به شرط ش
نتهي تازهاي كه ايشان در اينجا دارد این است كه اين لا به شرط قسم با آنچه كه به عنوان لا به شرط مقسم هست اختلاف
اختلاف جوهري ندارند، لا به شرط قسم با لا به شرط مقسم ندارد، اختلافشان از حيث اعتبار است، لا به شرط قسم واقع
همان لا به شرط مقسم است، منته با يك اعتبار و با يك لحاظ از هم جدا مشوند، مفرمايند ما وقت خارج را در نظر
مگيريم؛ در خارج چيزي به نام لا به شرط قسم نداريم، در خارج آنچه كه موجود است همان لا به شرط مقسم است و لا به
شرط قسم هيچ منشأي ندارد الا التقسيم، يعن ضرورت تقسيم ما را وادار كرده كه بيائيم در مقابل به شرط شء و به شرط لا،

لا به شرط قرار بدهيم و الا اين لا به شرط قسم همان لا به شرط مقسم است. 

درست نيست، اين تقسيم بايد تقسيم صناع كه در فلسفه واقع شده تقسيم ثلاث وئيم اين تقسيمن است بر ممبه عبارت دي
باشد، چرا ما بيائيم تقسيم را ثلاث قرار بدهيم؟ واقعاً تقسيم صناع است ولو به حسب ظاهر ثلاث است! آنچه كه مقسم واقع
مشود خود ماهيت است، بدون هيچ قيدي و بدون هيچ لحاظ، به قول بعض از بزرگان ماهيت ليسيده مقسم واقع مشود،
گاه اوقات اين ماهيت را ما به شرط لا لحاظ مكنيم و گاه هم به شرط شء لحاظ مكنيم، اينه آمدند قسم سوم به نام لا به
شرط قرار دادند اين لا به شرط قسم با لا به شرط مقسم اختلاف واقع ندارند، بينشان تباين نيست، به عبارت دير اصلا لا به

شرط قسم قسم لا به شرط مقسم نيست! همان است.

منته يك لحاظ و يك اعتباري در آن شده، خود ماهيت را اگر هيچ لحاظ ننيم مشود مقسم، اگر اطلاق را لحاظ كنيم
مشود لا به شرط قسم، ول باز همان است، در مقام واقع و در مقام خارج دو چيز نيست، اما به شرط لا و به شرط شء دو
چيز است، اگر يك ماهيت به شرط لا بود و يك ماهيت هم به شرط شء بود اين دو چيز است و ما هم در اصول با واقع كار
داريم، كاري با اين تحليلهاي عقل و اين دقتهاي عقل نداريم، از نظر تحليل عقل اين تقسيم ظاهرش درست است، از نظر

.داريم نه تقسيم ثلاث واقع، حقيقت و عالم تحقق تقسيم صناع

در نتيجه وقت مگوئيم لا به شرط قسم و مقسم ي است، نتيجه این است كه همانطوري كه لا به شرط مقسم با به شرط



شء تباين ندارد لا به شرط قسم هم واقعاً تباين ندارد. تباين از حيث وجود بينشان نيست! باز عرض كردم از حيث اعتبار و
لحاظ كه يك امر عقل است، يك امر تحليل عقل است، مثل اينه شما باز اين را در منطق و فلسفه خوانديد، گاه اوقات
مگويد يك شيئ بسيط است واقعاً، اما عقلا مركب است، تحليل عقلاش این است كه برايش جزء درست مكنند اما واقعاً

بسيط است من حيث الوجود.

نظر مختار: به نظر مرسد اصل اين نته كه اين تقسيم يك تقسيم فلسف است و ارتباط به علم اصول ندارد،صحیح است. ما
ء اصلاو به شرط ش در اصول به واقع كار داريم، اين تقسيم مربوط به لحاظ و اعتبار است و در نتيجه بين لا به شرط قسم
تباين وجود ندارد، اگر ما گفتيم لا به شرط قسم با مقسم من حيث الواقع و من حيث التحقق ي است، همانطوري كه بين لا

به شرط مقسم و به شرط شء تباين نيست اين جا هم تباين وجود ندارد.

مؤيد عرض ما این است كه شما طبق احتمال اول آنجاي كه مگوييم شارع فقط نُه جزء را بيان كرده و نسبت به جزء دهم
چيزي نفرموده! اگر يك كس بويد من احتياطاً يا رجاء اين جزء دهم را بياورم اشال ندارد. روي فرض اينه اگر واقعاً اكثر
واجب باشد كه روشن است، اگر واقعاً هم اقل واجب باشد ما احتياطاً يا رجاء جزء دهم را متوانيم بياوريم، پس اين كشف از

اين مكند كه اقل يك ماهيت به شرط لا نيست. 

اين فرمايش كه الآن از مرحوم حاج آقا مصطف رضوان اله عليه نقل كرديم كه فرمايش متين و دقيق است، به نظر ما هيچ يك
از آن چهار جواب كه در تهذيب جواب از اين اشال آمده اشال را حل نمكند اما اين بيان اشال را حل مكند و اثبات
مكند كه اقل و اكثر لا به شرط و به شرط شء بين شان نسبت تباين نيست! البته من احتمال مدهم ـ باز مجال نشد معتمد
الاصول مرحوم والدمان يا انوار الهدايه امام را ببينيم ـ اين جواب سوم كه در تهذيب آمده باز سهو قلم شده باشد، يعن امام
در حقيقت در جواب سوم هدفشان اين بوده اثبات كنند كه بين لا به شرط و به شرط شء تباين نيست! اما اين بيان كه در
تهذيب ذكر شده يك بيان ديري بوده كه اينطور اشتباهاً ذكر شده، چون عرض كردم اين حرف نائين است كه امام خودش

مفصل كلام نائني را رد كرده.

حالا يك مطلب بالاتر مخواهيم بوئيم اين را هم دقت كنيد؛ اگر ما گفتيم اين حرفها را كنار بذاريد، لا به شرط قسيم براي به
شرط شء است و با هم تباين دارند، جواب كه مخواهيم بدهيم این است كه مگوئيم چه دليل داريم كه در مطلق متباينين بايد
احتياط شود، حرف ما این است. يعن از همين جا مخواهيم يك تبصرهاي بزنيم به آن بحث گذشته كه در متباينين احتياط لازم
است بخواهيم بوئيم حالا يك مقداري دقت شده و مخواهيم به اين نتيجه برسيم كه در مطلق متباينين احتياط لازم نيست بله
اگر متباينين باشد كه هر دو طرف از نظر بيان و عدم بيان عل السويه باشد، اينجا احتياط لازم است، شارع فرموده روز جمعه

نماز واجب است اما ما نمدانيم نماز ظهر واجب است يا نماز جمعه، اين دو تا متباينين هستند.

هر دو از جهت بيان شارع در يك اندازه هستند و اينجا بايد احتياط شود و هر دو را بياوريم، يا موارد ديري كه مثالهايش زده
شده، اما اگر يك متباينين باشد كه يك طرف عل جميع التقادير بيان دارد و يك طرف بيانش نسبت به طرف دير ضعيفتر
است كه همين اقل و اكثر ارتباط است، احتیاط لازم نیست.در اقل و اكثر اگر ملف اقل را به ما هو اقل ترك كند قطعاً معاقب
است و عقاب مشود، اما نسبت به آن جزء مشوك ما بيان نداريم، مجرد يك احتمال است. ما بيائيم بوييم در متباينين كه از
نظر بيان و عدم بيان هر دو طرف ي هستند، اينجا بايد احتياط شود، اما متباينين كه يك طرف بيانش تام است و طرف دير
بيانش ناقص است، چه لزوم دارد احتياط شود ولو متباينين هم باشند، اين هم نتهاي كه ما اين را در اينجا اضافه كرديم، تا
دقيق ال بيان كردند، چون اين بحث اقل و اكثر يك بحث خيلال اول تمام. عرض كردم امام در تهذيب هشت اشاينجا اش

است و بايد براي آقايان ابعادش روشن باشد كه خودتان هم ان شاء اله نظر بدهيد.



و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


