
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۳۰ فروردین ۱۳۹۱

دروس بیع
جلسه 101 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دلایل قائلین به جواز نقل به معنا

را در اين بحث نقل به معنا عرض كرديم و ثمرات اين بحث ذكر شد، حالا ببينيم اصل اين كبري، يعن ه مقدماتبعد از اين
جواز نقل به معنا چه دليل دارد؟ اگر به اين مسئله منته شويم كه اصلا نقل به معنا در روايات جايز نيست يك نتيجهاي

مگيريم و بايد بوئيم بناي اول در نقل به الفاظ است و اگر در يك موردي قرينه پيدا كرديم كه يك راوي نقل به معنا كرده از
حجيت ساقط مشود. بنابراين اينه بوييم نقل به معنا جايز نيست ادلهي حجيت خبر واحد تقييد مخورد به آن خبري كه

منقول به لفظ باشد، اما خبري كه منقول بالمعن باشد دير براي ما از حجيت حتّ نسبت به آن معناي قدر مشتركش هم ساقط
مشود.

همين جا اين پرانتز بايد باز شود كه در بحث اصول معمولا آقايان بحث نردند، وقت مرسند به اينه آيا خبر واحد حجت است
يا نه؟ من يادم نمآيد كه حت اشارهاي كنند به اينه آيا از نظر نقل به لفظ و نقل به معنا ادله اطلاق دارد يا ندارد؟ ول قاعده

همين است كه ادلهاش اطلاق دارد و با اين بحث تقييد مخورد. و اگر گفتيم نقل به معنا جايز هست كه دير تقييدي هم در كار
نيست. ادلهي حجيت هم منقول باللفظ را شامل مشود و هم منقول بالمعن را.

دلیل اول: دلیل عقل

صاحب مقباس الهداية اولين دليل را كه در بحث ادلهي مجوزين نقل مكند سيرهي صحابه و سلف است، ول قبل از اينه ما
اين دليل را ذكر كنيم يك بيان ديري به نام دليل عقل در اينجا مخواهيم مطرح كنيم كه آيا ما از عقل متوانيم دليل بياوريم
براي جواز نقل به معنا يا نه؟ عقل را نبريم در باب ملاكات احام و در ابواب دير، در همين جا در علم درايه هم ببينيم كه آيا

عقل نقل به معنا را جايز مداند يا نمداند. دو تا بيان ذكر شده كه ظاهراً در كلمات مرحوم ميرزاي قم در قوانين جلد يك
صفحه 479 اين بيان اول كه مخواهيم بوئيم آمده؛ ميرزاي قم فرموده «إنّ إعتبار النقل باللفظ ف الجميع يقرب من المحال

بل هو محال عادتاً» فرموده اگر بوئيم نقل به لفظ در تمام موارد معتبر است اين يك حرف قريب به محال است بله عادتاً هم
محال است.

در توضيح اين كلام مرحوم ميرزاي قم مخواهيم بوئيم اگر نقل به لفظ را معتبر بدانيم، اين استحاله دارد اما نه استحالهي
عقل، استحالهي عادي دارد، عادتاً محال است، استحالهي عادي آنست كه وقوع عقلاش امان دارد ول تحقق پيدا نمكند به
خاطر اينه يك توال فاسدهاي دارد. استحالهي عقل جاي مآورند كه خودش ذاتاً امان تحقق ندارد مگوئيم اجتماع نقيضين
محال است، شريك الباري ممتنع ذاتاً، عقلا ممتنع است اما استحالهي عادي در آن مواردي است که از نظر عقل امان تحقّق

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


عقل را دارد ول اگر بخواهد محقّق شود توال فاسده دارد. آن وقت در اينجا هم همينطور است، كس نمخواهد بويد نقل به
معنا استحالهي ذات دارد ول اگر بخواهيم بوئيم بايد نقل به لفظ بشود اين عادتاً محال است. توال فاسدهاش چيست؟ ي از
توال فاسدهاش این است كه اختلال نظام به وجود مآورد، اگر بوئيم در باب خبر واحد، چون عرض كردم كه بحث فقط در

شريعت هم نيست، اگر بوئيم در باب اخبار، عقلا خبري را حجت بدانند كه منقول باللفظ باشد، به قول ما دير سن روي
سن بند نمشود، هر كس مخواهد يك خبري را براي انسان نقل كند من اول بايد تفحص كنم ببينم اين عين الفاظ را نقل

كرده يا نه؟ كلام او به اندازهاي بوده كه بتواند عين الفاظ را حفظ كند يا نه؟ اينها خيل مشل است لذا اگر بخواهيم نقل باللفظ را
در محاورات و ارتباطات بشر معتبر بدانيم نظام مختل مشود، در يك ادارهاي اگر معاون از قول رئيس اداره حرف بزند و آن

افراد بخواهنداز قول معاون به ديران بويند، اگر بوئيم تمام اينها بايد نقل به لفظ کنند، اختلال به وجود مآيد.

اشال: آنچه مورد ابتلای ما م باشد در شريعت است و درخصوص شريعت اختلال به وجود نمآيد. درست است اگر ما
بخواهيم در كل امور بشر، بوئيم در الفاظ نقل به لفظ معتبر است اين اشالات عديدهاي دارد، اختلال نظام هم در آنجا به وجود

مآيد، اما در شرع و در نظام شريعت اشال ندارد.

جواب: اينجا در جواب اگر كس بويد شارع در مالمات و محاوراتش با مردم همين روش مردم را دارد، شارع يك روش
جديدي در محاورات با مردم ندارد، بين مردم نقل به معنا كثير و رايج است، شارع هم وقت با همين مردم صحبت مكند همين

روش را دارد و اگر شارع بخواهد نقل به لفظ را معتبر بداند لااقل بايد تصريح كند بويد در نظام شريعت عين الفاظ كه از
خدا، رسول و ائمه شنيديد بايد بيان كنيد. حق نداريد يك كلمه كم يا زياد كنيد، از خودتان چيزي كم و زياد ننيد! بايد اين را

شارع بيان كند، اما چنين چيزي بيان نشده است. جواب اول كه بوئيم شارع چون طريقهي خاص را بيان نرده و بناي شارع
هم بر همين بوده به همان روش كه در ميان مردم معهود است به همان روش عمل كند و نيامده يك طريقهي خاص بر خلاف

روش مردم را اتخاذ كند، به عبارت دير در مواردي كه شارع يك طريق خاص دارد صريحاً اعلام مكند. مثلا در باب ربا عقلا
ربا مگيرند و مدهند، روش شان همين است، شارع صريحاً موضعگيري كرده، بنابراين نمتوانيم بوئيم شارع يك روش

خاص را دارد. پس اين دليل تا اين اندازه متواند قابل قبول باشد كه بوئيم در اينجا استحالهي عادي وجود دارد و تال فاسد
دارد و بناي شارع هم بر همين روش بوده كه با مردم عمل كند، مردم هم در ميان خودشان همين طريقهي نقل به معنا را دارند.

ما مخواهيم ببينيم آيا شارع نقل به لفظ را معتبر فرموده است؟ مگوئيم همانطوري كه در ميان عرف استحاله عادي دارد در
ميان شرع هم اين استحالهي عادي وجود دارد، اين تال فاسد وجود دارد.

نته: سيره عقلائيه كاري به استحاله عادي ندارند، يك توافق است بين عقلا بر يك امر. اما اينجا ما مگوئيم عادتاًمحال است،
يعن عقلا نمتوانند غير از اين راه داشته باشند، نه اينه بوئيم عقلا به اين توافق كردند، سيره عقلا توافق و تبان عقلا بر يك

امر است، اينجا نمتوانيم بوئيم توافق و تبان وجود دارد، مگوئيم استحاله دارد. در غیر این صورت شما باید بتوانید در فقه و
اصول هر جا که به اختلال نظام تمسك مكنيد بوئيد سيرهي عقلائيه است و حال آن که این طور نیست.

ارزیاب

به نظر م رسد که چون روات خيل مقيد بودند عين همان چيزي كه امام فرموده را بنويسند و سپس آن را خدمت امام(عليه
السلام) مخواندند، روي اين بيان بوئيم در دايرهي شرع استحالهي عادي لازم ندارد و اگر اين را گفتيم دير ما هم به همين
مرسيم و مگوئيم استحاله عادي در در دايره شرع لازم نمآيد، حالا روايات زياد است، مباحث زياد است اما چون آنها از

اول مقيد به اين بودند، مخصوصاً بعداً هم مگوئيم يك راوي وقت كتابش را مخواست به ديري اجازه بدهد خودش هم بر او
قرائت مكرد، گاه من دون قرائة مگفت شما مجازيد اين كتاب را نقل كن، غالباً هم روايت مكردند. لذا پذيرفتن استحاله

عادي در مسئلهي اعتبار نقل به لفظ مشل است و بحث دليل عقل را ما بايد اينجا كنار بذاريم.



و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


