
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۲۹ فروردین ۱۳۹۱

دروس بیع
جلسه 100 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ثمره ششم

بحث در این است كه آيا نقل به معنا در اين روايات جايز است يا خير؟ و آيا آن روايات كه در اختيار ماست نقل به معنا شده يا
نه؟ يا مختلف است. تا به حال پنج ثمره براي فرق بين نقل به لفظ و نقل به معنا ذكر كرديم. ثمرهي ششم هم ديروز بعد از درس

براي بعض از آقايان عرض كرديم كه ذكر آن لازم است و آن این است كه چون ما معتقديم فقه ما كه ي از منابع مهمش
همين روايات است إل يوم القيامة مخواهد به عنوان منبع براي اجتهاد باشد، به نظر مرسد اگر ما بوئيم اين روايات منقولةٌ
باللفظ است همانطوري كه ديروز گفتيم مشود هم دلالت مطابق و دلالت التزام برايش درست كرد، مخواهيم اين را عرض

كنيم كه وقت منقول به لفظ شد، آن وقت قابل اطلاق و تمسك به اطلاق و بيان مصاديق است. اما اگر گفتيم اينها منقول
بالمعناست، دير به كدام اطلاق ما بخواهيم تمسك كنيم؟ اصلا باب تمسك به اطلاق بسته مشود و نتيجهي قهري آن این استه

بنابر اينه منقول بالمعن باشد، يك معناي متيقّن را بايد بيريم.

اما اگر گفتيم منقول به لفظ است اين لفظ اطلاق دارد، اطلاق مصاديق موجود و مصاديق غير موجود دارد، همه را شامل
مشود و نتيجهي مهم این است كه اگر ما بوئيم اين منقول بالمعناست، فقه و روايات ما پوياي خودش را از دست مدهد،

دير براي مصاديق جديده و مسائل جديده، براي موضوعات جديده نمتوانيم به اين روايات تمسك كنيم، اما اگر گفتيم منقول به
لفظ است، فقه ما مشود يك فقه پويا و زنده و قابليت براي حضور و جواب در همهي موضوعات جديد را دارد.

پس ثمرهي ششم تمسك به اطلاق و عدم تمسك به اطلاق است؛ يعن بناء بر اينه ما بوئيم اين عين لفظ است كه از امام(عليه
السلام) صادر شده، متوانيم به اطلاقش تمسك كنيم و اگر به اطلاق تمسك كرديم مصاديق زمان حضور امام(عليه السلام) بعد

از عصر امام، زمان خود ما إل يوم القيامة را شامل مشود، يعن يك لفظ در كلام امام معصوم(عليه السلام)، مخصوصاً با آن
نتهي اول كه در بحث ديروز گفتيم، تمام مصاديق را إل يوم القيامة شامل مشود و اگر گفتيم كه اين منقول بالمعن است

دير باب تمسك به اطلاق بسته مشود. به اطلاق چه چيز مخواهيد تمسك كنيد و كدام لفظ؟ ما نمدانيم اين لفظ را امام
فرموده يا نه؟ و لعل اين لفظ را اين راوي به صورت نقل به معنا ذكر كرده که دير نمشود به آن تمسك كرد. اين هم ي از آثار

بسيار مهم است كه بر اين نقل به لفظ و نقل به معنا مترتّب است.

نته اجتهادی: از يك طرف در فقه مگويند اين روايات القاء به عرف شده یعن ببينيم عرف از اين روايات چه چيز را مفهمد.
از يك طرف ديروز بيان كرديم امام معصوم(عليه السلام) روي احاطهاي كه به معناي وسيع يك لفظ دارد حتماً از اين لفظ همان

معناي وسيع را اراده مكند. قبلا گفتيم يك فرق روشن بين مردم معمول از يك طرف و كلام خدا و رسول خدا و ائمه
طاهرين(عليهم السلام) از طرف دیر وجود دارد، مردم وقت يك لفظ را مگويند، از اين لفظ همان معناي كه قدرت تصورش
را دارند ارائه مكنند، اما در قرآن اين چنين نيست. در كلمات پيامبر و كلمات ائمه طاهرين اينطور نيست. مثلا مردم وقت بين

خودشان مگويند انسان، از انسان همين انسان معمول را اراده مكنند، همين مصاديق كه الآن در عرف هم براي انسان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


وجود دارد، اما اگر در فقه آمد يك انسان مورد كفاره قرار بيرد ما بيائيم يك انسان كه در كرهي ماه اصلا به يك نحوه ديري
زندگ مكند و مردم اصلا فرشان به آن خطور نرده! ما بوئيم آن هم شاملش مشود؟! اگر براي كفاره انسان برود آن را كه

فرض كنيم رقبه باشد آزاد كنيم.

حالا مثال واقعتر عرض كنيم؛ در اين روايت صم للرؤية و أفطر للروية، زمان حضور امام(عليه السلام) وقت فرمودند رؤية،
اصلا آن موقع عينك هم نبوده، مگفتند با ديدن چشم معمول! اما امام(عليه السلام) روي احاطهاي كه به معنا دارد و مدانسته
كه رؤيت هم بلا واسطه است و هم مع الواسطه، مدانسته يك زمان مآيد كه با عين هم رويت مكنند، با دوربين و تلسوپ
هم رؤيت مكنند، آيا ما بوئيم امام معصوم هم كه فرموده صم للرؤية همان رؤيت كه عرف مگويد را اراده كرده؟ نه. منحصر
به آن نيست ولو عرف آن زمان اصلا قدرت فهم رؤيت با واسطه را نداشتند ول امام(عليه السلام) اراده كرده چون مگويد امام
از الفاظ معان وسيعه را اراده مكند يعن هر رؤيت با هر وسيلهاي مخواهد باشد. يك جاي امام قرينهاي مآورد كه رؤيت كه
مگويد رويت با ديدن چشم غير مصلح و مجرد است، خيل خُب، ول وقت قرينهاي نباشد به اطلاقش تمسك مكنیم. در باب
شهادت در قضا مگويند اگر انسان خودش بالعيان ديد كه كس كاري را انجام مدهد يا دزدي مكند متواند شهادت بدهد،
است. ول با دوربين هم از فاصلهي ده كيلومتري ببيند باز هم درست و كاف ّحت آنجا اتفاقاً فقها هم پذيرفتند كه اگر يك كس

عرف وقت آن موقع مسئله شهادت مطرح بوده به اين مصاديق توجه نمكرده، اينها مصاديق جديدي است.

ما مخواهيم عرض كنيم بين اين دو هيچ منافات نيست كه از يك طرف روايات القاء به عرف شده، القاء به عرف يعن نبايد يك
معناي خلاف عرف را امام اراده كند، عرف از كلمهي «فَتَیمموا صعیداً» مثلا تراب خالص را مفهمد، اما اینه خداي تبارك و

تعال بيايد از صعيد بدون اينه قرينهاي هم بياورد فقط سن را اراده كند صحیح نیست. اما روي اينه عرف ممن است
ذهنش اين باشد كه صعيد منحصر به تراب خالص است، اما شارع روي معناي وسيع كه براي صعيد قائل است، صعيد را
تراب، سن، شن، ماسه مگويد و همه اينها را شامل بشود، ما عرضمان این است كه بين اين دو مطلب منافات نيست، بين

اينه القاء به عرف بشود و بين اينه اينها معان وسيعه و مصاديق كثيره را كه عرف در زمان صدور روايت قدرت بر درك اين
مصاديق ندارد در بربیرد. فرض كنيد وقت خداي تبارك و تعال فرموده اوفُوا بِالْعقُودِ يك عقودي كه اصلا در زمان ما الآن
وجود دارد، اصلا در آن زمان نزول آيه نمتوانستند بفهمند كه اين هم عقد است، اما حالا عقلا اين را به عنوان يك عقد قرار

دادند.

دقّتهاي فلسف كه مخالف با فهم عرف باشد نبايد به فقه الحديث راه پيدا كند، اما دقتهاي فلسف كه عرف قدرت فهم آن را
ندارد و اينطور نيست كه بوئيم داريم عرف را تخطئه مكنيم، عرف نمتواند اين را بفهمد، اما امام معصوم(عليه السلام)

متواند از اين الفاظ اين را اراده كند. به عنوان مثال اصلا در زمان صدور روايات ما چيزي به نام ملاك و غرض نداشتيم!
اصلا آن موقع حتّ در كلمات اصحاب و روات چيزي به نام ملاك نداشتیم، همهاش بيان احام بوده كه اين را انجام بدهيد و

آنرا انجام ندهيد، گاه اوقات به عنوان فلسفه احام بعض از فوائد ذكر شده، اما امروزه مآيند بحث ملاك را در نظر
مگيرند. صحبت این است كه عرف قدرت درك ملاك را دارد يا ندارد؟ گاه اوقات دارد اما همه جا ندارد، عقل قدرت درك

ملاكش خيل قويتر از عرف است، اگر سراغ عقل برويم عقل كاملا در باب درك ملاكات بسيار قويتر از عرف است اما همين
عقل هم به يك مواردي مرسد كه نمتواند درك كند! بايد خود شرع تصريح كند و آن را براي ما بيان كند.

آيا آنجاي كه عقل ملاك را درك مكند به نحو ملاك قطع، اما عرف نمتواند درك كند، بوئيم اينجا اين دقت عقليه است اين
را كنار بذاريم؟ نه این طور نیست. مثال دیر این که در تفسير روايات مسئلهي حيثيت تعليليه و حيثيت تقييديه مطرح مشود
كه لأنّه حرام اين حيثيت تعليليه است يا حيثيت تقييديه. يك بحث خيل خوب هست كه ما در اصول ان شاء اله فردا بايد بيان
كنيم، مرحوم محقق اصفهان يك بحث بسيار ناب دارد كه به نظر من از درر كلمات و تحقيقات مرحوم اصفهان است كه در

بحث ملاكات و اغراض ايشان اين جمله را دارد كه تمام حيثيتهاي تعليليه در احام عقليه تقييديه هستند و در احام شرعيهي
غير مستندهي به احام عقليه تحليليهي محضاند، مجال براي تقييديه نيست. تقسيم به حيث تقييدي و تعليل را كه عرف

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


نمفهمد! هر چه هم بوئيم عرف دقيق، عرف دقيق همين عرف به ضميمهي عقل است، ول فقيه بايد به اينها توجه كند، نمتواند
بويد وقت امام معصوم(عليه السلام) فرمود لأنّه كذا، عرف آن زمان نه تعليليه را مفهمد، نه تقييديه را مفهمد، يك فايدهي

مختصري را از اين مفهمد، اقم الصَةَ لذِكرِي يا لأنّه قربان كل شء، يك فايدهي مختصري هست، اما دير زائد بر اين نيست،
اين مطلب است كه بايد مورد توجه قرار بيرد.

سبك و روش اجتهادي فقهاي ما درست است در قديم اينطور نبوده كه به اين موارد و عناوين كه امروزه پرداخته مشود
بپردازند، شما در كلمات شيخ مفيد، شيخ طوس و ابن زهره و ابن حمزه و اساف و ديران برديد يك كلمه از حيثيت تعليليه
از ملاكات هم مطرح نشده باشد اما در زمان ما اين هست لذا اين با آن فهم عرف شايد آنجا بحث كنيد، حتو تقييديه پيدا نم
نمتوانيم بوئيم منافات دارد، بوئيم فقط به مقداري كه عرف از اين روايات مفهمد اين روايات براي ما اعتبار دارد، اگر يك

مقدار دقت عقل كرديم، با دقت عقل آمديم گفتيم اين لفظ بار اين معنا را متحمل است بوئيم اين دير قابليت ندارد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=14

