
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۲۸ فروردین ۱۳۹۱

دروس بیع
جلسه 99 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ثمره چهارم بحث از منقول به لفظ یا به معنا بودن روایات معصومین(ع)

بحث در این است كه آيا اين روايات كه در كتب رواي ما هست منقول به لفظ است يا منقول بالمعناست، يا مختلف است؟ راي
روشن شدن اين بايد ببينيم كبراي بحث كه آيا نقل به معنا جايز است يا جايز نيست؟ اين را اول روشن كنيم و بعد وارد اين بحث
كنيم؛ ير هم به ذهن رسيده كه بيان مصغروي شويم. در بحث ديروز ما سه تا ثمره براي اين بحث ذكر كرديم، دو ثمرهي دي
اينه اگر ما قائل بشويم به اينه روايت عنوان منقول بالمعن را دارد دير نمتوانيم طبق مدلول التزام آن روايات عمل كنيم،
داشتن دلالت التزام و وجود مدلول التزام جاي است كه ما اصل روايت را بوييم اين منقول به لفظ است، وقت منقول به
لفظ شد مگوئيم يك دلالت مطابق دارد، يك يا چند دلالت التزام دارد، اما اگر منقول بالمعن شد اينجا دير مسئلهي دلالت
التزام مشل مشود. شما در اصول ديديد، ي از بحثهاي كه وجود دارد این است كه آيا در اين روايات همانطوري كه

كنند كه اگر در يك موردي مدلول مطابقيت دارد و اين بحث را مهم حج گويند مدلول التزاميت دارد محج مدلول مطابق
از حجيت ساقط شد، آيا مدلول التزام از حجيت ساقط مشود يا خير؟ بحث از مدلول التزام جاي است كه ما بدانيم اين

عين لفظ امام است، مگوييم لازمهي اين چنين معناي است اما نمدانيم امام چه الفاظ را به كار برده، فقط نقل به معنا وجود
دارد، اينجا نمتوانيم مدلول التزام روشن را برايش بيريم.

ثمره پنجم

مر ثمرات به نظر من در باب تعارض است؛ اگر دو روايت با هم تعارض كردند، يك روايت به نقل به لفظ دلالت بر حاز دي
دارد و روايت دير از راه نقل به معناست، در تعارض ما چه بسا بوئيم آن روايت كه منقول به لفظ است رجحان دارد بر آن

روايت كه منقول به معناست، اين هم باز مشود جزء ثمرات قرار داد. حالا تا اينجا پنج ثمره بر اين بحث ذكر كرديم كه آرام آرام
شايد ثمرات ديري هم به ذهنمان برسد كه ان شاء اله عرض مكنيم.

نته اجتهادی: قبل از اينه ادلهي كسان كه نقل به معنا را جايز مدانن بوئيم يك نتهي ديري را هم اينجا عرض كنيم كه نته
مهم است و آن اينه بين خداي تبارك و تعال و ائمه معصومين(عليهم السلام) از يك طرف و محاورات مردم معمول از طرف
دير فرق وجود دارد. خداي تبارك و تعال در قرآن كريم يا ائمه و رسول خدا(صلوات اله عليهم اجمعين) در كلماتشان معنا را

به نحو گسترده تصور مكنند، به نحو وسيع تصور مكنند اما بشر اصلا قدرت تصور معناي گسترده را ندارد و از آن عاجز
است، لذا فرض كنيد ممن است امام معصوم(عليه السلام) يك كلام را به يك شخص عادي فرموده باشد، در جواب يك

سؤال، با فر محدود خودش يك معناي جزئ از آن استفاده مكند اما به اين معنا نيست كه ديران كه بعداً مآيند بايد همه
همين معنا را استفاده كنند. ممن است ديران كه در آينده مآيند از همين كلام امام(عليه السلام) معاناي بفهمند كه مخاطب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


زمان حضور نفهميده باشد، نبايد بوئيم روايات را بايد طوري معنا كنيم گويا الآن در زمان حضور معصوم(عليه السلام) هستيم
ببينيم مخاطب آن زمان چه اندازه فهميد و ديري هم همين را بفهمد، حالا ممن است مخاطب اصلا در كلام امام مسلئهي

علّت و معلول را نفهمد! اما ديري يك فقيه كه صد سال بعد مآيد، دويست سال بعد مآيد، در كلام امام علّت و معلول را
وئيد اصلاهم تعليليه، ب ات تقييديه است و بعضات عنوان حيثياز حيثي از قيود و بعض گوئيم بعضبفهمد. در اصول م

مخاطب زمان صدور روايت چيزي به نام حيثيت تقييديه و تعلیليه نداشتند، يا اينه گاه اوقات مگوئيم زمان ظرف است لا
ندارد، يعن شود كه آيا زمان را ظرف قرار بدهيم يا خير؟ اين دقتها منافاتغير، در بحث استصحاب يك مسئلهاي مطرح م

ممن است امام معصوم(عليه السلام) آن معناي گستردهاي را كه اول اراده مكند همهي اينها داخلش هست اما از اين معنا آن
مخاطب زمان حضور يك چيزي را فهميده و ديران كه بعد آمدند معان عميقتري را فهميدند و همين مطلب يك مقداري

مسئلهي جواز نقل به معنا را مشل مكند، يعن اگر راوي بخواهد كلام امام معصوم را الفاظش را تغيير بدهد و بخواهد نقل به
معنا كند اين مشل مشود. حالا اين در ذهن شريفتان باشد ما ببينيم ادلهاي كه براي جواز نقل به معنا استفاده شده چيست؟

ببينيم آيا ادلهي تام هست يا نه.

از امام(عليه السلام) سؤال مكنند شما از كدام آيهي قرآن فهميديد كه استمناء حرام است؟ امام به يك اطلاق تمسك مكنند كه
مكَ هولَٰئكَ فَاذَٰل اءرو َتَغاب نفرمايد در اين آيه شريفه كه «فَمهم كمتر به آن متوجه است و م ذهن علماي اصول ّحت

الْعادونَ» مفرمايد اين استمناء وراءذلك است. قبلا هم اين را عرض كردم و خيل نته مهم است و لذا بعضها مگويند
فمن ابتغ وراء ذلك در باب ازدواج و لذتهاي اين چنين كه انسان با طرف دير بخواهد داشته باشد است و بر لذت با خودش

دلالت ندارد. يا قبلا هم عرض كرديم اميرالمؤمنين(عليه السلام) اين آيه شريفه را مخواندند تتلْكَ الدَّار الآخرةُ نَجعلُها للَّذِين لا
يرِيدُونَ علُوا ف الارضِ ولا فَسادا، حضرت فرمود اگر كس بويد بند كفش من از بند كفش ديري برتر است اين هم به همين

اندازه اراده علو كرده، حالا به ما بوئيد مگوئيم انصراف دارد، يعن چه؟ يعن بخواهد مقام پيدا كند و شامل اين موارد
در هر چيزي اگر كس گسترده و وسيع از آن اراده شده، لا يريدون علواً يعن ه اينها معانشود، اينها قرينه است بر ايننم

قصد علو كند.

نته: اين مطلب كه مگويند اين القاء به عرف شده به اين معناست كه يك چيزي برخلاف عرف را از آن اراده نمكنند اما به
اين معنا نيست كه همان اندازه كه عرف مفهمد اينها هم همان اندازه مفهمند. چه دليل داريم بر اينه اين روايت را بايد

آنطوري معنا كنيم كه آن شخص كه در زمان حضور فهميده ما هم همان اندازه را بفهميم و اضافه بر آن نفهميم! اصل اوليه این
است كه ما نيائيم يك معناي بر خلاف آنچه آنها فهميدند بفهميم، اين درست است. يعن آنها يك معناي فهميدند و ما بيائيم يك

معناي ضد آن بفهميم كه غلط است، اما اگر بيائيم معناي اضافهي بر آن يا قيود اضافهي بر آن مطرح كنيم اين اشال ندارد. 

اين نته هم راجع به كلمات ائمه را بيان كرديم، حالا ادلهاي كه مخواهيم براي جواز نقد به معنا ذكر كنيم اين ادله را از همان
كتاب مقباس الهدايهي مرحوم مامقان ذكر مكنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=23&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=23&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=28%20&a=83
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=28%20&a=83

