
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۳۹۱

دروس بیع
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث پیرامون نقل به لفظ یا به معنا بودن روایات معصومین(ع)

ما بحث روايات كه در مورد بيع صب يا عمد الصب خطو وارد شده بود را تمام كرديم. در اين روايات يك احتمال وجود دارد
و آن این است كه بوئيم اين روايات را ما نبايد به چند طائفه تقسيم كنيم و جاي متوانيم روايات را به چند طائفه تقسيم كنيم

كه روايات منقول به لفظ باشد، اما اگر احتمال بدهيم يا قرائن باشد بر اينه اين روايات منقول بالمعن است، دير مجال براي
اين معنا نيست. اينه اين دقتهاي كه در اين روايات شد كه آيا رفع عنهما القلم علّت است براي عمدهما خطاء يا عمدهما خطا

علّت براي رفع القلم است؟ كه فرع بر این است كه بوئيم عين كلام امام معصوم(عليه السلام) است، اما اگر آمديم گفتيم روات
ر معنا ندارد. همين جا آقايان تتبعدر روايات دي اين روايات را به عنوان نقل به معنا براي ما ذكر كردند اين دقتهاي فلسف

بفرمايند در فقه قدما، ي از فرقهاي مهم كه بين فقه قدما و فقه متأخرين وجود دارد همين است كه قدما اين دقتهاي كه
متأخرين در روايات دارند را نداشتند! اين دقتها كه چون در اين روايت ثم آمده، چون در اين روايت فاء آمده، چون در اين

روايت «لام» تعليل آمده، چون در اين روايت اين تعبير بعد از اين تعبير آمده، اينها در كلمات قدما اگر هم باشد بسيار كم است،
اما در كلمات متأخرين فراوان است. داريم كه رب حامل فقه إل من هو أفقه منه، يا روايات را بوئيم اين هم مثل قرآن است كه
حالا اين را بعداً خواهيم گفت در اينه كدام نظر را مخواهيم انتخاب كنيم. اما بالأخره اين جهت وجود دارد كه اگر ما بخواهيم
اين دقتهاي فلسف يا دقتهاي ادب را در روايات داشته باشيم،مشروط به این است كه اين روايات عين كلام امام معصوم(عليه

السلام) باشد و منقول به لفظ باشد. اما اگر اينها منقول بالمعن باشد دير مجال براي اين دقتها نيست.

ما در بحثهاي فقه گاه اوقات دو تا روايت داريم كه در يك روايت كلمهي اضافهاي هست كه در روايت دير نيست! اينجا
فقها يك اصل را درست مكنند به نام اصالة عدم الزيادة يا اصالة عدم النقصان. يك روايت هست كه مثلا كاف كه نقل كرده
اين كلمه را دارد و صدوق كه نقل كرده اين كلمه را ندارد. بعد آقايان بحث مكنند كه آيا اين زياده است؟ مگويند اصل عدم
زياده است. در روايت كه نيامده آيا نقيصهاي وجود دارد؟ مگويند اصل عدم نقيصه است، آن وقت بحث مكنند در تعارض

بين اصالة عدم الزياده و اصالة عدم النقيصة كدام رجحان بر ديري دارد؟ برخ آمدند اصالة عدم الزيادة را راجح قرار دادند و
برخ هم برعس، خيلها هم مگويند اينها با هم تعارض و تساقط مكنند. اين بحث اصالة عدم الزيادة و اصالة عدم النقيصة
هم به نظر ما جاي متواند مطرح باشد كه اين روايات منقول به لفظ باشد، يعن دو نفر مخواهند عين كلام امام معصوم(عليه

السلام) را براي ما نقل كنند؛ ي لفظ را آورده كه ديري نياورده! اينجا اين بحث مطرح مشود كه بالأخره امام اين كلام
اضافه را فرموده يا خير؟ اين بحث اصالة عدم الزيادة و اصالة عدم النقيصة مطرح مشود، اما اگر ما گفتيم اين روايات منقول

بالمعن است، در منقول بالمعن ما بايد آن معناي متيقّن مشترك بين اينها را بيريم، آن معناي متيقّن و مشترك را مگيريم و
براي ما حجيت دارد و دير نمآئيم راجع به خصوص يك لفظ ببينيم آيا اين لفظ بوده يا نه؟ اين اصول را مخواهيم در آن

جاري كنيم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بحث در اينجاست كه آيا اين روايات كه امروز در اختيار ماست، آيا تماماً يا غالباً منقول به لفظ است؟ شواهدش را بعداً ببينيم
چيست؟ سه احتمال است:

1) بوئيم اين روات عين آن الفاظ كه امام(عليه السلام) فرموده، عين او را آمدند به ما رساندند، همينطور با كتابهايشان در
طول تاريخ به ما رساندند.

2) يا بوئيم تمام يا غالبش منقول بالمعناست.

3) يا اينه بوييم اين اصلا مختلف است. بعض جاها قرينه داريم منقول باللفظ است، بعض جاها هم قرينه داريم منقول
بالمعناست.

البته اين بحث اختصاص به روايات فقه ندارد، ما در روايات اعتقادي، روايات كه منقول بالمعن باشد زياد داريم، حالا در
باب اعتقادات، خودش هم يك بحث مهم است، چه بسا يك قائل بويد ممن است در باب روايات اعتقادي نقل به معنا

اشال نداشته باشد اما در روايات فقه چون يك كلمه پس و پيش بشود احام تغيير پيدا مكند هم ائمه و هم اصحاب ائمه
مقيد بودند اين روايات نقل به لفظ بشود، اين نزاع است كه بالأخره ما با اين روايات چار كنيم؟ و سه ثمره تا اينجا ذكر كرديم؛

اولا اينه روايات را به طوايف متعدد تقسيم مكنيم متفرع بر این است كه بپذيريم روايات نقل به لفظ شده و الا اگر گفتيم منقول
بالمعن است مگوئيم بايد قدر مشترك بين همه اين روايات را گرفت، بايد جامع بين اين روايات را گرفت، ما طوائف متعدد

نداريم.

ثان اينه اين دقتهاي كه امروزه فقهاي ما دارند در فقه الحديث روايات، شما ملاحظه كرديد ما در صحيحهي اب ولاد چقدر
زمان گذشت و بحثش را تمام كرديم، ماهها در اين روايت صحيحه ابولاد دقّت مكرديم، مباحث بسيار مفصل داشت، اينها
منوط به این است كه بوئيم اين منقول باللفظ است، بوئيم اينه امام فرموده نعم قيمة بغل يا قيمة البغل يوم خالفته اين عين

كلام امام معصوم(عليه السلام) است، اما اگر گفتيم نه! راوي آمده معنا را ذكر كرده، برای اين دقتها دير مجال نيست.

ثالث اين كه اگر ما قائل شويم به اينه اين روايات منقول به لفظ است اين اصل عقلاي اصالة عدم الزيادة و اصالة عدم
النقيصة جريان دارد، چون اين موردش درباره الفاظ است و عقلا در مورد معان چنين اصل ندارند! وقت كه من مگويم زيدٌ

قائم ف الدار، شما شك كرديد من زيد را اضافه گفتم، قائم را اضافه گفتم، ف الدار را اضافه گفتم، مگويیم اصل عدم زياده
است، اما اگر يك معناي را بخواهم افاده كنم و شما شك كنيد كه من دو معنا را مگويم يا سه معنا، اينجا چيزي به نام اصالة

عدم الزيادة در معنا يا اصالة عدم النقيصة در معنا ندارد. فقط در همين كلام لفظ اين اصل را جاري مكنند، اين سه تا ثمرهي
اجمال كه ممن است بعداً كه وارد بحث شويم ثمرات ديري هم برايش ذكر شود، اين ثمرات آن چيزي است كه به ذهن ما

در اواخر جلد اول قوانين دارد، مرحوم مجلس رسيده است. در نوشتهجات ببينيد اين بحث نقل به معنا را مرحوم ميرزاي قم
در جلد دوم بحار اين بحث را دارد، صاحب كتاب مقباس الهداية مرحوم مامقان اين را در جلد سوم مقباس الهداية صفحه

227 ذكر كرده است، البته اين ثمرات كه الآن عرض كردم را ايشان بيان نرده، جاهاي دير هم خيل از اين ثمرات كه گفتيم
بيان نشده است.

دیدگاه ها درجواز یا عدم جواز نقل به لفظ یا به معنا 

مرحوم صاحب مقباس الهداية هشت قول نقل كرده كه من اين اقوال را عرض مكنم؛

1) ايشان اولين قول را كه نقل مكند مفرمايد «الجواز إذا قطع بأداء المعن تماماً» اگر راوي قطع به اين دارد كه تمام معنا را



ادا مكند با تمام خصوصيات، متواند نقل به معنا كند، بعد مفرمايد «وهو المعروف بين اصحابنا» يعن جواز نقل به معنا در
روايات معروف بين فقهاست. اگر قرينهاي پيدا كرديم در يك موردي راوي نقل به معنا كرده دير حجيت ندارد، يعن نتيجه اين
مشود كه قيد مشود بر ادلهي حجيت خبر واحد، مگوئيم خبر واحدي حجت است كه نقل به معنا نشده باشد و اگر گفتيم

نقل به معنا جايز است، مگوئيم اينها ولو نقل به معنا شده باشد براي ما حجيت دارد. منته بايد احراز كنيم اين تمام مفاد آن
روايت امام را نقل كرده است. بعد مفرمايد اين قول به جمهور عامه هم نسبت داده شده «بل ف القوانين أنّه لا خلاف فيه بين
اصحابنا» ميرزاي قم در قوانين فرموده نقل به معنا اصلا محل خلاف نيست بين اصحاب ما و «أن المخالفة بعض العامة».

صاحب فصول نیز نف خلاف كرده بين اصحاب خودمان و بعد فرموده اكثر اهل سنّت هم همين نظر ما را دارند كه نقل به معنا
جايز است. يعن هم در قوانين آمده لا خلاف فيه بين أصحابنا و هم در فصول آمده لا أعرف خلافاً بين اصحابنا.

فرمايد بعضاين نظريه را قائلاند، اينجا ايشان م 2) قول دوم درست در نقطهي مقابل قول اول است كه «المنع مطلقا» برخ
از سنها به برخ از محدثين و فقهاي خودشان اين نسبت را دادند «و آخر إل ابن سيرين و ثعلب و أببر الرازي من

الحنفية» اينها قائلند به منع نقل به معنا مطلقا. 

3) قول سوم این که نقل به معنا دو جور است، يك وقت با الفاظ مرادف است و يك وقت مرويم يك الفاظ غير مرادف را تركيب
مكنيم و اين معنا را مخواهيم برسانيم؛ اگر با الفاظ مرادف باشد اشال ندارد، حالا به جاي انسان بوئيم بشر، به جاي رجل

بويئم مرء، اشال ندارد! اما اگر با الفاظ مرادف نباشد اشال دارد. 

4) قول چهارم تفصيل بين حديث نبوي و غير نبوي است، بعضها گفتند در غير نبوي نقل به معنا جايز است اما در حديث
نبوي نه.

5) چهارم صحاب متواند نقل به معنا كند و غيرصحاب نه، باز در روات تفصيل دادند، آنه در زمان حضور پيامبر بوده و از
اصحاب پيامبر بوده متواند نقل به معنا كند اما تابعين و تابع التابعين دير حق نقل به معنا ندارند. در ميان ما كه تقريباً اجماع

است براي اينه مطلقا جايز است.

6) قول ششم این که آن راوي كه عين لفظ را فراموش كرده حالا نقل به معنا كند، اما آن كس كه عين لفظ را يادش هست حق
ندارد نقل به معنا كند، ماوِردي اين نظر را دارد.

7) قول هفتم هم گفتند عس السادس.

8) و قول هشتم این که در جاي كه مفاد اين روايت يك امر علم است شايد مراد اعتقادي باشد، نقل به معنا جايز است، اما در
جاي كه مفادش يك امر عمل است اينجا نقل به معنا جايز نيست.

صاحب مقابيس اين اقوال را ذكر مكند و بعد شش دليل براي جواز نقل به معنا اقامه مكند كه ما ان شاء اله در بحث فردا
بيان مكنيم. از كتابهاي كه سفارش مكنم واقعاً آقايان يك دور من البدو إل الختم مباحثه كنند دورهي سه جلدي مقباس

الهدايهي مرحوم مامقان است كه كتاب بسيار جامع و خوب است، حالا منابع ديري هم مثل قوانين و بحار و كتب ديري هم
هست در اين زمينه كه يك فقيه بايد ببيند كه آيا اين روايات كه امروز در دسترس ماست منقول بالمعن هست يا نه؟ البته ممن

است كس بويد نقل به معنا جايز است اما بناي اوليهي اصحاب اين بوده كه اين الفاظ را به كار ببرند، اين را ان شاء اله دنبال
مكنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


