
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۱۴ اسفند ۱۳۹۰

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 64 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث در بررس روايات است كه مربوط به برزخ و حالات كه در برزخ است بود، از قبيل عذاب قبر و فشار قبر و نظاير اينها.
اين جمله را عرض كنم كه ي از مسائل مهم كه وهابيت به وسيله آن در عقايد خودش دچار انحراف شديد شده همين قضيه

برزخ است؛ بعد هم روايات در مورد اينه چه زمان به زيارت اهل قبور برويد يا آن روايت كه از پيامبر(صلوات اله عليه)
خوانديم كه بعد از اينه مادر اميرالمؤمنين را دفن كرد يا در قضيه سعد معاذ پيامبر صلوات اله عليه دست راستشان را به

دست چپ زدند و فرمودند «سمعت فاطمة بنت اسد تصويق يمين عل شمال» دال بر این استه اين برزخ يك امر مسلّم است
و اينه امروز در مه و مدينه و بعض از جاها وقت شيعهها مروند براي قبرستان بقيع يا قبرستان ابوطالب، براي زيارت اهل

قبور ملاحظه مكنيد كه وهابيت در آنجا شديداً مخالفت مكند مگويند اينها مردند و تمام شد، چيزي نمفهمند، به اين
معناست كه اينها بايد برزخ را انار كنند! به اين معناست كه اينها بايد آيات كه در مورد برزخ آمده و صريح است «و من ورائهم

برزخٌ إل يوم يبعثون» كه ما آيات قرآن در مورد برزخ را مفصل بحث كرديم. حالا اگر اين روايات را هم كس سنداً يا به هر
نحوي نپذيرد، اما دلالت آيات قرآن نسبت به برزخ بسيار روشن است.

پس اين نته هست كه اين عقايد باطل كه اينها دارند اينها بايد برزخ را انار كنند، يعن بايد بويند انسان كه از دنيا مرود
مشود خاك و جماد و ... تا قيامت مجدداً خدا اراده كند كه اين انسان را دوباره احيا كند و بايد برزخ را به طور كل انار كنند

و اگر مگويند ما برزخ را قبول داريم اين آثار را هم بايد بپذيرند و آثارش این است كه انسان وقت فاتحه مخواند اين فاتحه به
آن مرده مرسد، انسان وقت حرف مزند و حت به مرده سلام مكند، اينه ما در مدينه يا قبور ي از ائمه طاهرين سلام

مدهيم اينطور نيست كه بوئيم شنيدن اين سلام «أشهد أنّك تسمع كلام» اختصاص به امام(ع) يا پيامبر ندارد، هر موجودي
كه در عالم برزخ هست چون حيات برزخ دارد به اذن خداي تبارك و تعال مشنود، پس اين نتهي مهم است (و كمتر ديدم

كه به آن توجه شود) در عقايد باطله وهابيت، وهابيت يا بايد برزخ را انار كنند، كه اگر برزخ را انار كنند بايد آيات قرآن در
مورد برزخ را انار كنند، آنها كه اين همه ادعا دارند ما با قرآن سر و كار داريم، اين آيات قرآن است در مورد برزخ و اگر قرآن و
آيات برزخ را قبول دارند آثار آن را بايد بپذيرند، نبايد بويند زيارت اهل قبور شرك است. عرض كردم خود حيات برزخ دلالت

روشن بر اين معنا دارد.

حديث 55 جلد ششم صفحه 237 بحار الأنوار يك قضيهاي را از اصبغ بن نباته با اميرالمؤمنين نقل مكند، منته در حديث 55
از يك منبع نقل مكند و در حديث 65 از كتاب ديري نقل مكند! و راوي هر دوي آنها فضل بن شاذان است، منته اينها

مگويد عن الفضل بن شاذان من كتاب صحائف الأبرار و در حديث 65 مگويد روي الفضل بن شاذان ف كتاب القائم عليه
كه مربوط به حضرت حجت (عج) است. «عن ابن طريف عن ابن نباته» كه همان اصبغ بن نباته است «ف السلام، كتاب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


حديث طويل يذكر فيه أنّ اميرالمؤمنين(ع) خرج من الوفة ومر حت أت الغريين فجازه فلحقناه» حضرت از كوفه خارج
شدند و به غريين رسيدند كه همان نجف باشد، در روايت دير ندارد كه كجا رفتند! «فلحقناه وهو مستلق عل الارض

بجسدهليس تحته ثوب» بعيد نيست كه بوئيم به وادي السلام نجف رسيدند، خود نجف را غري مگويند، ي از اوصاف كه
براي نجف اشرف است النجف الغرب است، از آنجا گذشتند و شايد چون از مضمون روايت استفاده مشود، به واديالسلام

رسيدند و آنجا «وهو مستلق عل الأرض» در اينجا دارد كه «اضتجع ف نجف الوفة عل الحصار» حضرت روي زمين
خوابيدند، منته «بجسده ليس تحته ثوب» زيراندازي هم نداشتند «فقال له قنبر: يا أميرالمؤمنين ألا أبسط ثوب تحتك؟» اجازه
إلاتربة مؤمن أو مزاحمته ف فرماييد لباس خودم را زير شما بيندازم؟ فرمودند: نه «قال: لا» بعد حضرت فرمود: «هل هم

مجلسه؟» اينجاي كه ما خوابيديم يا تربت يك مؤمن است يا مزاحمت با مجلس اوست «قال الاصبغ: فقلت: يا أمير
المؤمنينه»اصبغ بن نباته مگويد عرض كردم يا اميرالمؤمنين «تربة مؤمن قدعرفناه» اينجا زمين مؤمن است قد عرفناه «كانت

أو تون»، تربت مؤمن يعن محل دفن يك مؤمن، اين كنايه است و نه اينه اين زمين ملك كس باشد، اگر ملك كس باشد كه
بين اينه زيرانداز بيندازند و نيندازند فرق وجود ندارد بله هر دو اشال دارد. تربة مؤمن يعن محل دفن يك مؤمن.

اصبغ بن نباته مگويد يا اينجا يك مؤمن دفن شده يا بعداً دفن خواهد شد و معنايش براي ما روشن است، اما اينه مفرماييد
«مزاحمته ف مجلسه» يعن چه؟ يعن اينه شما الآن اينجا نشستيد يا خوابيديد، با ي از مجالس مؤمنين مزاحمت مكنيد
«فما مزاحمته ف مجلسه؟ فقال: يابن نباتة لو كشف لملرأيتم أرواح المؤمنين ف هذا الظهر» اگر براي شما مشوف شود

(يعن پرده كنار رود) ارواح مؤمنين را در ظهر اين خاك مبينيد، يعن در باطن اين خاك و ظهر اين تربت ارواح مؤمنين حلقه
حلقه هستند، «حلقا يتزاورون ويتحدثون» با هم نشستند و صحبت مكنند «إن ف هذالظهر روح كلمؤمن» در اين ظهر روح
تمام مؤمنين است «وبوادي برهوت نسمة كل كافر» در وادي برهوت هم روح هر كافري است، كه اين به وادي برهوت قرينه

هذا الظهر روح كل مؤمن» نه روح مؤمنين هذا الظهر» مراد همان وادي السلام است! حضرت فرمود «ف شود كه اين «فم
كه اينجا دفن شدند! آن روايات كه مفرمايد روح همه مؤمنين را به وادي السلام نجف مبرند قرينهي به همين معناست كه روح

هر مؤمن در آنجاست

عرض كردم هم اينجا اين روايت را نقل مكند و هم در آنجا نقل مكند. آنجا دارد «يابن نباته إن ف هذا الظهر ارواح كل مؤمن
و مؤمنة ف قوالب من نور عل منابر من نور» حضرت فرموده اينها در قالب از نور هستند بر منابري از نور. آنجا گاه اوقات

ه وادي السلام نجف خيلرود؟ در حاليبه آنجا م ر وادي السلام چقدر جا دارد كه روح هر مؤمنكنند مها سؤال مبعض
بزرگ است، ول بحث این است كه اينها دير نياز به مان ندارند، اينها از نظر شرافت يك تعلّق به آنجا پيدا مكنند و الا

ميلياردها مؤمن هم باشد در اين قالبهاي مثال وقت قرار بيرد نياز به مان ندارند و آنجا حضور پيدا مكنند.

روايت دير، روايت 66 صفحه 243؛ «عن زيد الشحام عن اب عبداله (ع) قال» امام صادق فرمود «إن ارواح المؤمنين يرون
آل محمد(ع)» ارواح مؤمنين آل پيامبر را مبينند «ف جبال رضوي» در كوه رضوي، يعن وقت ارواح مخواهند با اهلبيت

پيامبر و ائمه معصومين(ع) ملاقات كنند به آنجا مروند، «فتأكل من طعامهم و تشرب من شرابهم و تحدث معهم ف مجالسهم»
از طعام آنها مخورند (يعن در همان قالب مثالشان)، از شرابشان مخورند و با آنها حرف مزنند، تا وقت كه قيام

حضرت حجت (عج) بشود، مفرمايد وقت كه قائم ما قيام كند «بعثهم اله فأقبلوا معه» وقت كه حضرت قيام كند، خداوند اين
ارواح مؤمنين را مبعوث مكند و اينها اقبال مكنند و توجه به حضرت پيدا مكنند و گروه گروه لبيك مگويند «زمراً زمر»،

كه ذيل اين مربوط به قضيه رجعت است، صدر اين روايت مربوط به قضيه برزخ است اما ذيل آن مربوط به قضيه رجعت
است. اين هم عجيب است؛ از روايات استفاده مشود كه مسئلهي رؤيت در منام و خواب ديدن، از اول كه بشر به دنيا آمده



نبوده، اينطور نيست كه بوئيم از همان روزي كه خداي تبارك و تعال بشر را خلق كرده مسئله احلام هم بوده.

در يك روايت از امام كاظم(ع) در كاف نقل مكند، امام كاظم(ع) فرمود «إن الأحلام لم تن فيما مضا ف أول الخلق» در اول
خلق نبوده «و إنما حدثت» بعد حادث شده، راوي مگويد عرض كردم «و ما العلة ف ذلك» چطور شد اين احلام بعداً به
وجود آمد؟ «فقال إنّ اله عز ذكره بعث رسولا إل أهل زمانه فدعاهم إل عبادة اله و طاعته» خداي تبارك و تعال در يك

زمان رسول را براي اهل آن زمان فرستاد كه آن رسول مردم را به عبادت و طاعت خدا دعوت كردند «فقالوا إن فعلنا ذلك فما
لن» ما اگر خدا را عبادت كنيم چه نتيجهاي دارد؟ «ما أنت بأكثرنا مالا و لا بأعدنا بعشيره» (به آن رسول گفتند) تو بيشتر از ما
مال نداري، طائفه و عشيرهات هم بيشتر از ما نيست! «فقال» رسول در جواب فرمود «إن اطعتمون أدخلم اله الجنة» اگر از

من اطاعت كنيد خدا شما را داخل بهشت مكند «و إن عصيتمون أخدلم اله النار» اگر مخالفت كن خدا شما را داخل
برد «فقالوا: و ما الجنة و النار؟» جنّت و نار چيست؟ «فوصف لهم ذلك» آن رسول برايشان توضيح داد «فقالوا متجهنم م
نصير إل ذلك» ما چه زمان وارد جنّت يا نار مشويم؟ «فقال إذا مدتم» وقت بميريد. به اينجا كه رسيد، اينها گفتند ما ديديم

افرادي مردند و چيزي از ايشان باق نمانده «فقالوا لقد رأينا أمواتنا صاروا عظاماً» اينها به يك استخوان تبديل شدند!
«فازدادوا له تذيباً و به استخفافاً» دوباره شروع كردند به تذيب آن رسول و او را تحقير كردند، «فأحدث اله عزوجل فيهم

الأحلام» خداي تبارك و تعال خواب ديدن را براي اينها خلق كرد «فعطوه» اينها دوباره پيش آن رسول آمدند «فأخبروه بما رآو
و ما أنروا من ذلك» معلوم مشود يك احلام بوده كه در اين احلام آثار عملشان را ديدند، حالا شايد آثاري از بهشت و جهنم

هم ديدند، آمدند مسئله را بيان كردند و آن رسول فرمود «إنّ اله عز ذكره أراد أن يحتج عليم بهذ» خدا به وسيله احلام
مخواهد به شما احتجاج كند، يعن اگر كس بويد دليل عالم برزخ چيست؟ بهترين دليلش همين خواب و رؤيت در منام است.

فرمايد خود همين دليل بر اصل قضيه برزخ است. يعناست و امام م (سؤال و پاسخ استاد): اصل خواب ديدن يك امر واقع
شما در عالم خواب با اينه جسمتان حركت نمكند سفر مرويد، مخوريد، منوشيد، دستتان زخم مشود، ناراحت يا

خوشحال مشويد، ديران را مبينيد، آن هم با اراده. امام مفرمايد اين خداي تبارك و تعال كه احلام را به وجود آورده
مخواهد بر شما احتجاج كند.

بعد رسول به آنها فرمود «هذا تون ارواحم اذا مدتم و إن بليت أبدانم تصير الأرواح إل عقاب حتّ تبعث الأبدان» اگر
بميريد و ابدانتان هم پوسيده شود، ارواح شما را به عقاب تحويل مدهند كه اگر گناهار باشند معاقب مشوند تا اينه ابدان

مبعوث شود.

عرض كردم اين روايات برزخ خيل مهم است، ابعادي را براي انسان روشن مكند كه مهمترين بعد آن اصل قضيه برزخ است
كه كس در قضيهي برزخ ترديدي نند و عرض كردم كه وهابيت بايد آيات برزخ را انار كنند و اگر آيات برزخ را قبول دارند

اين شبهههاي عوامانه بسر و ته علم كه مگويند شما كه سلام مكنيد نمفهمد، چرا نمفهمد؟ ما بحثمان جسد و بدن او
نيست، بحث ما روح اوست. اتفاقاً وقت انسان از اين عالم رحلت مكند روح انسان وسيعتر مشود، قدرت توجهش بيشتر

مشود، امروز در دنيا اگر به زيد سلام كنيم، يك مقدار كه فاصله داشته باشد نمشنود! اما در آنجا اين مسائل مطرح نيست.

در مورد عذاب قبر و فشار قبر كه بعض از رواياتش را خوانديم، يك روايت هست كه در دعوات قطب راوندي از امام باقر نقل



شده؛ حضرت مفرمايد «من أتم ركوعه لم يدخله وحشة القبر» خيل روايت خوب است. مفرمايد كس كه ركوعش را كامل
انجام بدهد، اين كنايه است! اين خصوص ركوع در نماز نيست، يعن من أتم صلاته! نه خصوص ركوع، منته چون حقيقت
نماز عمدتاً در ركوع است و يك ركعت قوامش به ركوع است اينطور بيان شده. حالا اگر بخواهيم به ظاهر روايت پيش برويم،

يعن كس كه ركوعش را درست و حساب انجام بدهد هنوز به نرفته بلند نشود! ركوعش را استمرار بدهد، با طمأنينه و حضور
قلب باشد، اگر گفتيم كنايه از خودِ نماز است معلوم مشود آنچه كه در عالم قبر براي انسان مفيد است و انسان را از وحشت

قبر حفظ مكند مسئلهي نماز است، اگر نماز انسان واقعاً كامل باشد اين گرفتار وحشت قبر نمشود، بر حسب اين روايت كه
اينجاست.

» آيه مربوط به قيامت است و در آنجا آيهي شريفهاي كه در سوره الرحمن است: «فَيومئذٍ  يسال عن ذَنْبِه انس و جانٌّ
مفسرين بحث مكنند كه چه كنيم؟ آيات ديري كه دارد وقفوهم إنّهم مسئولون و از همه سؤال مكند، اين آيه كه مگويد

«فَيومئذٍ  يسال عن ذَنْبِه انس و جانٌّ».

در حديث 77 صفحه 236 در تفسير عل بن ابراهيم اين آمده كه «قال لا يسأل عن ذنبه» يعن «منم أي من الشيعة إنس و لا
جان» بعد گفته «معناه إنه من تول أميرالمؤمنين صلوات اله عليه و تبرأ من أعدائه و أحل حلاله و حرم حرامه» كس كه
ولايت اميرالمؤمنين داشته باشد و تبري از اعداء او داشته باشد و حلال را حلال بداند و حرام را هم حرام بداند، «ثم دخل ف

الذنوب و لم يتب ف الدن» بعد اگر گناهان هم انجام بدهد «عذّب لها ف البرزخ» در بعض از نسخ دارد «عليها ف البرزخ»
يعن در برزخ عذاب مشود، «و بخرج يوم القيامة و ليس له ذنب يسأل عنه يوم القيامة» خيل روايت عجيب است! يعن علّت

عذاب در برزخ يك مقدارش براي دفع عذاب در قيامت است، البته قبلا خوانديم در بعض از روايات دارد كه پيامبر فرمود قبر
مشلتر از دنياست و قيامت هم مشلتر از قبر است، براي بعضها عذاب قيامتشان بيشتر از عذاب قبر است، اما براي

شيعيان اميرالمؤمنين(ع) كه حلال و حرام را دقّت كردند اما بعض از گناهان را مرتب شدند، همين مقدار عذاب كه در عالم
قبر متوجه آنها مشود، سبب مشود كه روز قيامت دير مورد سؤال هم واقع نشوند.

عل ايحال اين هم ي از روايات است كه هم دلالت بر عذاب برزخ دارد كه در برزخ عذاب است و هم دلالت دارد كه اين
عذاب دفع عذاب در قيامت مكند از شيعيان.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


