
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۰۲ اسفند ۱۳۹۰

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 61 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ي از آيات شريفهاي كه بايد آن را جزء آيات دالّه بر برزخ قرار داد و ضمن همان آيات ذكر كرد، آيات آخر سوره مباركه واقعه
ذِّبِينالْم نانَ منْ كا امافرمايد «وخواهيم بحث كنيم كه مبحث كرديم. امروز در اين آيات م از آنها را قبلا است كه ما برخ

،يممح نم لذبين باشد و از گمراهان و ضالين باشد «فَنُزذيب كرده باشد و از ماگر اين شخص آيات خدا را ت «ينّالالض
» نزل را ديروز معنا كرديم و در مجمع البحرين هم همين معنا آمده كه نُزل «ما يعد للضيف النازل عل الشخص» يمحةُ جيلتَصو

مهمان كه بر انسان وارد مشود، از آن پذيراياي كه براي او آماده مشود تعبير به نُزل مكنند، طعام و شراب كه براي او
آماده مشود، از او تعبير به نزل مكند. «الماء شديد الحرارة يسق منه أهل النار» آن آب جوشان، حميم آب خيل جوشان را

مگويند كه اهل نار از آن مخورند يا بر ابدانشان ريخعته مشود، آن وقت در آيه مفرمايد كسان كه مذّب هستند، چون
 نَلو مْنم هلَيا بقْرا ننَحونَ، وذٍ تَنظُرينَئح نْتُماو ،لْقُومالْح لَغَتذَا با هم بحث كرديم «فَلَو است كه قبلا قبلش آيات

نانَ منْ كا اماو ،يمنَّةُ نَعجانٌ وحيرو حوفَر ،بِينقَرالْم نانَ منْ كا امفرمايد «فَاكند! بعد مونَ» حالات مرگ را بيان مرصتُب
، واما انْ كانَ من الْمذِّبِين الضالّين، فَنُزل من حميم ، وتَصليةُ جحيم» كه ينمابِ الْيحصا نلَكَ م مَفَس ،ينمابِ الْيحصا

حالا در روايات وارد شده اين نزل من حميم در عالم قبر است، تصلية جحيم مربوط به عالم قيامت است.

است معناي لغوياش چيست؟ تصليه هم از همان صل «ه همين صلاة كه «الصلدر اين در مورد تصلية، در لغت اصلا
است. لغويين مثلا گفتند به صلاة مگويند صلاة، صلا آن استخوان است كه پشت انسان قرار دارد و عليتين آن را پوشانده

«لأن المصل يحرك صلويه» آن دو عليه‌ي خودش در حال نماز حركت مكند، لذا به اين مگويند مصلّ. باز ابن فارس گفته
اين صلاة من صلية العود بالنار است، صل به معناي نرم، إذا لينته لأن المصل يلين بالخشوع، مصلّ بر اثر خشوع نرم

مشود، در نماز چون يك حالت وقار، نرم و خشوع وجود دارد به آن مصلّ مگويند، بعضها هم از صلاة به معناي دعاي
گرفتند، بالأخره صلاة به معناي دعا، رحمت، به معناي آن عزم كه عليتين بر آن هست و يا به معناي نرم، معان مختلف دارد.
اما در قرآن وقت مگويد «يصل صل» به معناي سوختن است! تصليه به معناي این است كه او را در معرض براي آتش قرار
دادند و داخل آتش انداختند، تصلية جحيم يعن او را داخل در جحيم و نار بيندازند. اينجا شاهد همين است كه نزل من حميم در

روايات به قبر تطبيق شده و تصلية جحيم مربوط به آخرت است.

در امال كه در همين بحار صفحه 222 جلد ششم اين روايت را از امال آورده، آنجا عن موس بن جعفر عن أبيه امام صادق
عليه السلام نقل مكند كه راوي اولش هم موس بن جعفر است «إذا مات المؤمن شيعه سبعون ألف ملك» هر مومن را هفتاد
هزار ملك تشييع مكند «إل قبره فإذا ادخل قبره أتاه منر و نير» نير و منر مآيند «فيقعدانه» او را منشانند، نه اينه

اين ميت را منشانند! ول در همان قالب مثال او را منشانند «و يقولان له من ربك و ما دينك و ما النبيك؟» رب تو كيست،
دين تو چيست و نب تو كيست؟ «يقول رب اله و محمد(ص) نب و الإسلام دين فيفصحان له ف قبره مدّ بصره» در قبرش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=94
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=84
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=94
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=56&a=93


اينقدر به او گسترش مدهند كه به اندازهي بيناي چشمش گسترش داده مشود. ديديد در بعض از روايات دارد كه به اندازهي
سبعة ازرع! در اين روايت دارد فيفصحان له ف قبره مدّ بصره، يعن تا چشمش كار مكند وسيع است!

حال اين را مشود حمل بر اين كرد كه اين به اختلاف مراتب است، يعن اقل مرتبهاي كه انسان جوابش در عالم قبر صحيح
باشد این است كه به اندازهي سبعة ازرع قبر او گشايش پيدا مكند، يعن با همان قالب مثال اطراف خودش را باز مبيند در

همان قالب مثال، اما اگر در درجات بالاي باشد به اندازهي مدّ بصر براي او گسترش پيدا مكند و بوئيم به اختلاف موارد
مختلف مشود، به اختلاف اشخاص و اعمال، تمام اختلاف مرتبهاي هك در اين روايات آمده اين را متوانيم حمل بر اختلاف

مراتب افراد و اشخاص كنيم!

«و يأتيانه بالطعام من الجنه» اين آدم كه درست جواب داده، اولا يفصحان، به اندازهي ديد چشم وسعت پيدا مكند «يأتيان»
اين نير و منر طعام جنّت را براي او مآورند «و يدخلان عليه الروح و الريحان» راحت و ريحان را در قالب مثال او قرار
مدهند كه قبلا احتمالات كه روح و ريحان بود را مفصل معنا كرديم، «و ذلك قوله عزوجل فأما إن كان من المقربين فروح و

ريحان يعن ف قبره و جنة نعيم يعن ف الآخرة». «ثم قال عليه السلام» بعد امام صادق فرمود «إذا مات الافر شيعه سبعون
ألفاً من الزبانية إل قبره» زبانيه آنهاي هستند كه مأمورين نار هستند، آنها او را تشييع مكنند «وإنه ليناشد حامليه بصوتٍ
يسمعه كل شء إلا الثقلان» وقت دارند كافر را تشييع مكنند، آنهاي كه كافر را حمل مكنند، كافر با آنها مناشده مكند و

آنها را قسم مدهد، به يك صوت كه فقط ثقلان (يعن جن و انس) نمشنوند، اما بقيهي موجودات عالم، حيوانات و ملائه
مشنوند، «و يقول لو أنّ ل كره فأكون من المؤمنين» اگر من را به دنيا برگردانند من جزء مومنين خواهيم بود «و يقول

إرجعون لعل أعمل صالحاً فيما تركت فتجيبه الزبانية كلا إنّها كلمةٌ أنت قائله» دروغ مگوئ «ويناديهم ملكٌ لو رد لعاد لما
نه عنه» اگر اين را به دنيا برگردانند باز كافر خواهد بود. «فإذا ادخل قبره» وقت داخل در قبر مشود «وفارغه الناس أتاه

منر و نير» عرض كردم منر و نير مآيند سراغ آن قالب مثالاش، منته اين كس كه از دنيا مرود و در قالب مثال قرار
مگيرد خودش اطلاع دارد كه الآن چه كسان اين جسم مادي او را حمل مكنند؟ آنها را مبيند، اما نير و منر مگذارند

وقت جسم مادي او را همه گذاشتند و رفتند! الآن مبيند كه هيچ كس اطراف اين جسم مادياش نيست و خودش در آن قالب
مثال قرار دارد، اين دو نير و منر كه مآيند «ف أحول صورة فيقيمانه» او را منشانند، باز نه اينه جسم مادي در خاك را

.بنشانند، در همان قالب مثال

تواند حرف بزند! «ولا يقدر علافتد و نمثم يقولان له من ربك و ما دينك و ما النبيك و يتلجلج لسانه» لسانش به ترديد م»
الجواب» نه متواند بويد خدا كيست، دين من چيست، نب من كيست؟ «فيضربانه ضربةً من عذاب اله يضعر لها كل شء»

ضربهاي به او مزنند كه تمام موجودات عالم از آن ضربه وحشت مكنند. «ثم يقولان له من ربك و ما دينك و ما النبيك؟
فيقول لا أدري فيقولان له لا دريت و لا هديت» تو نفهميدي و هدايت هم نشدي «ولا افلحتثم يفتحان له باباً إل النار» يك باب به

سوي نار بر او باز مكنند «و ينزلان إليه من الحميم من جهنم» از حميم جهنم بر همين قالب مثال وارد مكنند. كه عرض
كرديم حميم آن آب جوشان جهنم است «و ذلك قول اله عزوجل و أما إن كان من المذبين الضالين فنزل من حميم» امام
صادق مفرمايد اين آيه شريفه كه در آخر سوره واقعه است، اين مذّب ضال براي او حميم و آب جوشان جهنم است و اين

مربوط به عالم قبرش است «و تصلية جحيم» مربوط به عالم آخرتش است.

پس معلوم مشود كه در خود عالم قبر، عالم برزخ هم يك عالم است، يعن اين آيه اولا دلالت دارد بر اصل عالم برزخ، بر عذاب



بسيار خوب خوش اش هم دلالت بر اصل عالم برزخ و بر وجود روح و ريحان و جنّت، يعنه آيات قبلعالم برزخ، كما اين
براي مؤمنين و مقربين در عالم برزخ دارد.

(سؤال و پاسخ استاد): يك بحث در این است كه مذّب ضال كيست؟ در روايات تطبيق بر مشركين شده، تطبيق بر دشمنان
اهلبيت(ع) شده و در بعض از روايات دارد «هم أعداء آل محمد(ص)» در تفسير عل بن ابراهيم روايت دارد كه اينطور معنا
كرده. در كاف شريف روايت را كه نقل مكند، مفرمايد «وأما إن كان من المذبين الضالين» روايت از امام باقر(ع) است

كه مفرمايد «فهولاء مشركين»مراد مشركين است. در كتاب تأويل الآيات الظاهرة شرح الآيات الباهرة كه از منشورات جامعه
مدرسين است، تأويل آيات در مورد اهلبيت را در آنجا ذكر كرده، روايت كه در آنجا نقل مكند در صفحه 630 مگويد «و أما

إن كان من المذبين الضالين قال الجاهدين للإمام(ع)» آنهاي كه منر امام(ع) هستند.

اينجا اميرالمؤمنين كلام را در نهج البلاغه دارد؛ خطبه 83 واقعاً خطبه عجيب است، اسم آن را خطبة الغراء گذاشتند كه سيد
رض مگويد در روايت وارد شده وقت اميرالمؤمنين(ع) داشتند اين خطبه را مخواندند مخاطبين همينطور اشك مريختند. از

خصوصيات كه حضرت راجع به مرگ، قيامت و قضاياي روز قيامت در اين خطبه بيان كرده. در يك قسمت خطبه مفرمايد
«فهل دفعت الأقارب» آيا اقارب اين ميت متوانند مرگ را از او دفع كنند؟ «أو نفعت النواحب» يا نوحهها و فريادهاي

بازماندهها براي او نفع دارد؟ «و قد عود رف محله الاموات رهین» اين را به محله اموات سپردند «و فیضیق المضجع وحیدا،
قد هتت الهوام جلدته» حشرات زمين پوست و بدن او را متلاش مكنند «و ابلت النواه جدته» سختهاي گور او را
مپوساند «و عفتالعواصف آثاره» تندبادها بعداً تمام اين آثار را از بين مبرد. تا مرسد به اينجا كه مفرمايد «حت اذا

انصرف المشيع» زمان كه تشييع كنندهها به منازلشان برمگردند «ورجع المتفجع» آنه مصيبت ديده است هم برمگردد
«اقعد ف حفرته نجيا لبهته السؤال» اين را در همان حفرهي خودش منشانند «و عثره الامتحان» از ترس در سؤال و لغزش در

امتحان صدايش در نمآيد و صدايش نمتواند جوهر داشته باشد. اينه در كلام اميرالمؤمنين دارد اقعد ف حفرته يا در آن
روايت داريم اقعد ف قبره، مشود گفت آن قالب مثال را به اين عالم قبر مآورند، مثل اينه اگر انسان خواب ببيند كه در يك
لولهاي قرار گرفته، چقدر براي او ضيق است! اين قالب مثال را به اين عالم قبر مآورند، اينه در آن روايت دارد كه شب اول
قبر روح به اين بدن برمگردد به اين معنا نيست كه اين بدن حركت كند و زنده شود! مثل اين دنيا حرف بزند و بشنود و ببيند،

بله آن قالب مثال را در اين قبر قرار مدهند، نه اينه دو مرتبه روح برمگردد و اين مثل عالم دنيا زنده مشود. قالب مثال را
نمبرند در يك باغ يا بستان! قالب مثال را به همين عالم قبر مآورند.

«واعظم ما هنال بليه نزول الحميم» اين كلام اميرالمؤمنين(ع) را شاهد آورديم براي اينه حضرت مفرمايد «أعظم ما هنالك
بلية» شديدترين بل به عذاب در عالم قبر نزول الحميم است، آب جوشان جهنم است. بعد مفرمايند «و تصلية الجحيم و

فورات السعير، وسورات الزفير، لا فتره مريحه» يك لحظه كافر و مشرك آرام و استراحت ندارند، اينطور نيست كه وقت دارند
كنيم! «و لا دعةٌ مزيحة»يك زمان و آرامشويند حالا تو يك لحظه استراحت كن دومرتبه تو را عذاب مكنند باينها را عذاب م

كه درد او را كم كند ندارد «و لا قوة حاجزة، و لموتةٌ ناجزة» يك قدرت كه مانع از كيفر اين بشود و يا يك خواب كه در اثر آن
خواب يك مقدار نجات پيدا كند، تا آخر حضرت بيان مكند و بعد جملهاي كه در آخر مآورد، ببينيد وقت اميرالمؤمنين(ع) اين

جمله را بويد ما بايد چار كنيم؟! مفرمايد «انا باله عائذون». عجيب این استه اينجا اميرالمؤمنين به خدا پناه مبرد!

ما گاه اوقات مگوئيم اينها مربوط به كفار، مشركين و آنهاي است كه نواصب هستند و حق امام(ع) و امامت ائمه



معصومين(ع) را انار كردند ول وقت خود اميرالمؤمنين از اين گرفتاريها به خدا پناه مبرد! كه واقعاً وقت آدم به اين جمله
مرسد بايد تان بخورد، وقت اميرالمؤمنين مفرمايد «إنا باله عائذون» يعن خدايا ما از همين حالا به تو پناه مبريم و تو بايد

به ما عنايت كن و دست ما را بيري از شدائد و گرفتاريهاي مربوط به عالم برزخ است.

حالا شاهد ما اين بود كه در اينجا هم حضرت اشاره مكنند به نزل حميم و اين «فنزل من حميم» ي از عذابهاي قبر است.
تا به حاهل اينطور بيان شد كه فشار قبر و ظلمت قبر هم از عذابهاي قبر است، وحشت كه انسان در قبر دارد از عذابهاي قبر

است، كه عرض كردم تمام اينها را قالب مثال مبيند، اينها مربوط به عذاب قبر است، هر ضربت كه به اين كافر زده مشود
مربوط به عذاب قبر است، حتّ بعض از اموات كفّار در قبرشان دائماً آتش وجود دارد منته ما نمبينيم ول خودش قالب

مثال خودش را در همان آتش مبيند «حفرةٌ من حفر النيران» اين از عذابهاي قبر است، «نزل من حميم» هم از عذابهاي
قبر است، ببينيد چه عذابهاي بر عالم قبر است كه اينها قبل از عذاب قيامت است و ما روايت داريم كه پيامبر(ص) مفرمايد

عذاب قيامت به مراتب مشلتر از عذاب قبر است، يعن نار در قبر با نار در قيامت قابل مقايسه نيست و به مراتب مشلتر
است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


