
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۳۹۰

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 58 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ةاميالْق موي هشُرنَحاً ونيشَةً ضعم نَّ لَهرِي فَاذِك نع ضرعا نمتوانيم اين آيه شريفه «ودر بحث گذشته عرض كرديم كه ما م
اعم» را به عنوان ي از آيات كه دلالت بر برزخ دارد استدلال كنيم. بيان كرديم كه «فإن له معيشةً ضنك» كس كه اعراض از

ياد خدا كند، معيشت و عيش ضيق و تن را دارد، اين مربوط به عالم برزخ و عذاب قبر است، اين «فإن له معيشةً ضنك»
ارتباط با دنيا ندارد و مربوط به عالم دنيا نيست. همچنين بيان كرديم كه اين «ومن أعرض عن ذكري» يعن «ومن لم يتبع

هداي» كس كه مسلمان نيست، كس كه كافر است، آدم كافر از اين عالم كه مرود «فإن له معيشةً ضنك» و بعد هم «نحشره
يوم القيامة أعم» كه از آيه استفاده مشود تمام كفار در روز قيامت اعم محشور مشوند. به دنبال اين بوديم كه ببينيم آيات

مؤيدي در روايات براي اين تفسير پيدا مكنيم يا نه؟

(سؤال و پاسخ استاد): حيات هم براي خداي تبارك و تعال مگوييم كه خدا حيات دارد، ملائه حيات دارند، مجردات حيات
دارند، حيوانات هم حيات دارند. عرب به حيات حيوان عيش مگويد و چون عالم برزخ هم دنبالهي همين حيات مادي و دنيوي

است از او تعبير به عيش شده «فإن له معيشةً ضنك».

در اين جلسه مخواهيم مؤيدات براي اين مدّعا ذكر كنيم كه معيشت ضنك مربوط به عالم برزخ است و ربط به عالم دنيا
ندارد. در كتاب متشابه القرآن جلد دوم صفحه 99 يك روايت را نقل مكند «قال النب(ص) ف قوله تعال فإنّ له معيشةً ضنا

قال عذاب القبر» ولو اينه سندي ندارد، روايت مرسله است ول به عنوان مؤيد داريم ذكر مكنيم. استفاده از روايات مرسله
هم در فقه و هم در تفسير به عنوان مؤيد مانع ندارد. يك وقت مخواهيم به عنوان دليل قرار بدهيم كه مشل است! اما به عنوان

مؤيد اشال ندارد، در اينجا به اين عنوان ذكر شده.

(سؤال و پاسخ استاد): اين آيه بعد به قرينه مقابله است «و من أعرض عن ذكري» يعن «ومن لم يتبع هداي» كس كه هدايت
من را قبول نند! يعن مسلمان نبود. به قرينه مقابله كه اين آيهي دوم مقابل آيه قبل است. علتش این است كه كس كه از ذكر
خدا اعراض كند دير به دنبال هدايت نمرود و هدايت نمشود. ما در «من أعرض عن ذكري» ذكر را مگوئيم ياد خدا، اين

غلط است! «ذكري» يعن اعتقاد به خدا ذكر خداست، اگر يك كس مؤمن است، در قلبش اعتقاد به خدا دارد، اين «أعرض عن
ذكر اله» نيست چون به خدا اعتقاد دارد، خودِ اعتقاد به خدا ي از مصاديق ذكر اله است، ذكر اله اين نيست كه فقط ما

تسبيح بيريم، اله اكبر و سبحان اله بوئيم، اگر يك كس إعتقدَ باله تبارك و تعال مشود ذكر اله.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124


در نتيجه كس كه مؤمن است اما مثلا دنياطلب است خيل روشن عرض كنم كه يك انسان مؤمن دنياطلب را نمشود گفت
شود، بايد اكثر مؤمنين در روز قيامت أعموئيد شامل مؤمن مه، اگر شما اين آيه شريفه را بخواهيد بأعرض عن ذكر ال

آفريده شوند، در حال كه اينطور نيست. مؤمن نه در عالم قبر گرفتار عذاب اين چنين مشود و نه روز قيامت اعم است.
اصلا اينه بعد دارد «ونحشره يوم القيامة أعم» خود اين قرينه است، حت اگر ما آيه قبل را هم قرينه قرار ندهيم، خود اين

قرينه است كه اين معيشت ضنك مال عدهاي خاص است كه آن عدهي خاص كفار هستند.

در همين كتاب شريف بحار جلد ششم باب احوال البرزخ و القبر و سؤال و جواب در عالم قبر صفحه 214 مرحوم مجلس
باب الموت أنّه تل» امام سجاد اين دو آيه را خواندند «ومن وراءهم برزخ إل بن الحسين عليه السلام ف فرمايد: «خبر علم
يوم يبعثون قال هو القبر» بعد در ادامه فرمودند «و إن لهم فيه لمعيشةً ضنا و اله إن القبر لروضةٌ من رياض الجنة أو حفرةٌ
من حفر النيران» امام سجاد(ع) هم اين آيه فَانَّ لَه معيشَةً ضناً را آوردهاند و بعد فرمودند قبر «إما روضةٌ من رياض الجنة أو

حفرةٌ من حفر النار» پس معلوم مشود كه اين معيشت ضنك هم مربوط به عالم قبر است. حالا من در آن جلسه نديده بودم
ول بعد ديدم كه خود مرحوم مجلس مفرمايد «أقول هذا الخبر يدل عل أنّ المراد بالمعيشة الضنك ف الآية هو عذاب القبر»
اين آيه خودش دلالت دارد كه مراد از معيشت ضنك كاري به دنيا ندارد، مربوط به عذاب قبر است «و يؤيده ذكر القيامة بعده»
بعد بالاتر فرمودند، «و إليه ذهب كثير من المفسرين» درجلسه قبل عرض كردم ابن مسعود و چند نفر دير معيشت ضنك را به

فرمايند كثيري از مفسرين همين نظريه را دارند. «و لا يجوز أن يراد بها سوء الحال فهمين عذاب قبر معنا كردند، ايشان م
الدنيا ف فار فشود از اين معيشت ضنك همان اضطراب و سوء حال را استفاده كرد، چرا؟ «لأنّ كثيراً من النم «الدن

معيشة طيبة حينئة» كثيري از كفار در يك زندگ راحت به سر مبرند «والمؤمنين بالضد من ذلك» مؤمنين در ضد آن هستند و
زندگ راحت ندارند. پس خود اين روايت امام سجاد هم شاهد دوم شد.

شاهد اول روايت مرسلهاي بود كه از پيامبر نقل شده كه پيامبر فرمود معيشت ضنك عذاب قبر است، شاهد دوم اين روايت كه
از امام سجاد(ع) نقل شده است.

اما شاهد سوم؛ نامهاي است كه اميرالمؤمنين(ع) بن محمد بن اببر نوشته. اين نامه در منهاج البرائهي خوئ جلد نوزدهم
صفحه 77 آمده، نامه خيل مفصل است و عبارات خيل عجيب و تان دهندهاي در اين نامه وجود دارد. در يك قسمتش

مفرمايد: «احذروا يا عباداله الموت وسرته، فأعدواله عدته» راجع به موت بيان مكند تا مرسد به اين عبارت كه
مفرمايد «يا عباد اله ما بعد الموت لمن لا يغفر له أشد من الموت» ما بعد از موت براي كس كه مورد مغفرت قرار نمگيرد

اشدّ از خودِ موت است. ما قبلا بحث مفصل داشتيم و گفتيم خودِ موت يك شدائد ذات دارد و به «جاءت سرة الموت» را
استدلال كرديم و بعد مفرمايد «لمن لا يغفر له ما بعد الموت أشد من الموت، القبر فاحذروا ضيقه و ضنه و ظلمته و غربته»
اجتناب كنيد، برحذر باشيد از تن قبر، از تاري قبر و از غربت، اين سه چيز در عالم قبر است. «إن القبر يقول كل يوم» قبر

هر روز مگويد «أنا بيت الغربة، أنا بيت التراب، أنا بيت الوحشة، أنا بيت الدود و الهوام» قبر هر روز مگويد من چنين
را دارم «والقبر روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران، إنّ العبد المؤمن إذا دفن قالت له الأرض» وقت اهجاي

انسان مؤمن بميرد زمين به او مگويد: «مرحباً و أهلا، قد كنت ممن أحب أن تمش عل ظهري» تو آدم بودي كه وقت روي
من راه مرفت من دوست داشتم «فإذا وليتك» حالا كه من تو را در آغوش گرفتم و تو در پهلوي من جاي گرفت «فستعلم كيف
صنيع بك» حالا ببين با تو چار مكنم؟ «فيتسع له مد البصر» بيناياش اتساع پيدا مكند، يعن اينقدر مبيند، باغها، اشياء،
جاهاي زيبا را. ي از فرقهاي دنيا با بعد از دنيا همين است كه ديد انسان در دنيا محدود است و يك قسمت را بيشتر نمتواند

ببيند، اما وقت انسان از عالم دنيا رفت اتساع در بصر پيدا مكند و هر چه خوش است متواند در همان عالم قبر ببيند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124


«و إن الافر إذا دفن قالت له الأرض» اما وقت كافر را دفن مكنند زمين به او مگويد «لا مرحباً بك و لا أهلا» خوشآمد به
تو نمگويد «لقد كنت من أّغض من يمش عل ظهري» تو مبغوضترين كس بودي كه روي من راه مرفت «فإذا وليتك

دهد «حته» او را فشار مكنم؟ «فتضمار مبك» حالا كه من تو را در آغوش گرفتم ببين كه با تو چ فستعلم كيف صنيع
تلتق اضلاعه» تمام اضلاع بدنش التقاء پيدا مكند، كنايه از این است كه شسته و خُرد مشود، يعن در اثر فشار اين چنين

مشود. حالا شاهد ما این است كه اميرالمؤمنين اينجا مفرمايد «وإن المعيشة الضنك الت حذر اله منها عدوه عذاب القبر»
اين معيشت ضن كه خدا عدو خودش را از او تحذير مكند عذاب قبر است، اين يعن همين معيشت ضن كه در آيه قرآن

آمده، «ومن أعرض عن ذكري فإنّ له معيشةً ضنك» اميرالمؤمنين به اين اشاره دارد و مفرمايد اين معيشت ضن كه در آيه
شريفه آمده، مفرمايد اولا خدا عدوش را ـ به قرينه مقابله ومن لم يتّبع هداي ـ از او برحذر مدارد، اين عذاب قبر است. بعد در

ادامه مفرمايد «إنه يسلط عل الافر ف قبره تسعة و تسعين تنين» خدا بر كافر 99 تنّين مسلط مكند، تنين را لغت معنا
مكند به «حيئّةً عظيمة» مار بسيار بزرگ «فينهشن لحمه و يسرن عظمه» اينها لحم او را مخورند و از بين مبرند،

استخوانش را خُرد مكنند «يترددن عليه كذلك إل يوم البعث» اينها تا قيامت با او هستند. «لو أن تنيناً منها تنفخ ف الأرض لم
تنبت زرعاً» اگر ي از اين تنينها روي زمين بدَمد در هيچ نقطهاي از نقاط زمين گياه روييده نمشود «يا عباد اله إن

أنفسم الضعيفة و أجسادكم الناعمة الرقيقة الت يفيه اليسير تضعف عن هذ» بعد توصيه مكنند كه شما با اين اجسام و
اجساد ضعيف و رقيق و نرم كه در اين دنيا داريد كه توان يك هزارم اين عذاب را هم نداريد، چطور مخواهيد در آن عالم

مقاومت كنيد.

شاهد ما در اين روايت همين بود كه در كلام اميرالمؤمنين(ع) هم معيشت ضنك به همان عذاب قبر آمده، بعد علامه مگويد
شيخ بهاي مگويد «قال بعض اصحاب الحال» يعن بعض از عرفا «ولا ينبغ عن يتعجب من التخصيص بهذا العدد» نبايد

تعجب شود كه اين 99 از كجا آمده! «فلعل عدد هذا الحيات بقدر عدد صفات المذمومة» اين عدد به عدد صفات مذمومه است،
يعن به عدد هر صفت رذيلهاي كه در انسان هست ي از اين حيهها هست، «من البر و الريا و الحسد و الحقد و سائر

الأخلاق و الملات الردية...».

باز علامه مفرمايد «ولبعض اصحاب الحديث» اصحاب حال و عرفان اينطوري معنا كردند، بعض از محدّثين گفتهاند علت
اينه خداي تبارك و تعال 99 آورده، مجلس مفرمايد اينها يك بيان ظاهري و اغناي آوردند و آن این استه «محصله أنّه قد

ورد ف الحديث أنّ له تبارك و تعال تسعةً و تسعين إسماً» خدا 99 اسم دارد، «من أحصاها دخل الجنة و معنا احصاءها
الاذعان باتصافه عز و عل بل منه» بايد انسان اعتقاد داشته باشد كه خدا متّصف به تمام اين 99 تاست. و باز روايت از امام
ه مائة رحمة» خدا صد رحمت دارد «أنزل منها رحمةً واحدة بين الجن(ص) أنّه قال إن ل صادق كه «روي الصادق عن النب

و الإنس و البهائم» يك رحمتش را بين جن و انس و بهائم تقسيم كرده «و أخّر تسعةً و تسعين رحمة يرحم بها عبادة» اما 99 تاي
آن را قرار داده براي روز قيامت. «فتبين من الحديث الأول أنّه سبحانه بين لعباده معالم معرفته بهذه الاسماء التسعة و

التسعين» خدا معالم معرفتش را در اين 99 تا قرار داده، آن وقت به ازاي اينه هر انسان در دنيا ي از اين اسماء اله را ترك
و مخالفت كرده يك عقوبت جداي به عنوان تنّين برايش قرار مدهد.

«ومن الحديث الثان أنّ لهم عندهم ف النشئة الأخروية» حديث دوم كه امام صادق(ع) از پيامبر نقل كرد كه خدا صد رحمت
دارد، در تمام دنيا يك رحمتش را تجلّ داده اما 99 رحمتش براي قيامت است، خدا در نشئهي اخرويه 99 رحمت دارد «وحيث

إنّ الافر لم يعرف اله سبحانه بشء من تلك الأسماء جعل له ف مقابل كل إسم رحمة تنين» چون اين كافر خودش را از
رحمت خدا دور كرده، در مقابل هر رحمت كه به مؤمنين در قيامت مرسد يك تنّين هم براي او قرار داده مشود. بعد مرحوم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=124


علامه مفرمايد «هذا حاصل كلامه و هو كما تري»، اين به مجموع كلام شيخ بهائ مخورد يعن شيخ بهائ اين 99 تا را كه از
قول عرفا نقل كرد، كه عرفا گفتند خدا 99 اسم دارد، از قول محدّثين كه آنها گفتند 99 رحمت در قيامت هست، مرحوم علامه

مفرمايد هيچ يك از اينها قابل قبول نيست و حق با علامه است نه مطلب اول و نه مطلب دوم ربط به عذاب قبر ندارد. اين 99
دلالت بر كثرت العذاب و شدّت العذاب دارد و اين عدد خاص نيست كه نبايد 98 يا 100 تا باشد، اين كنايه از شدّت عذاب در

عالم قبر است.

عل اي حال اين روايت ـ يعن كلام اميرالمؤمنين به محمد بن أب بر ـ قرينه خيل خوب شد براي اينه مراد از معيشه ضنك
عذاب قبر است، حالا شايد ي دو شاهد دير هم داشته باشيم كه فردا عرض مكنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


