
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۱۷ اسفند ۱۳۹۰

دروس بیع
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

تا اينجا ما بحث از آيه شريفه و طائفه اولاي از روايات را گذرانديم. به دنبال اين هستيم كه ببينيم آيا در متعاقدين بلوغ معتبر
است يا نه؟ به اين نتيجه رسيديم كه آيه شريفه دلالت بر بلوغ ندارد و از آن فقط رشد استفاده مشود. اما طائفهي اولاي از

روايات اين را هم حمل بر اين كرديم كه از آن استفاده مشود كه آنچه شرطيت دارد رشد است و بلوغ به عنوان امارهي غالبيه
است. بلوغ را به عنوان يك شرط تعبدي مستقل در اين روايات قرار ندادند، به عنوان يك امارهي نوعيه و اماره غالبيه قرار دادند.

عرض كرديم نه از آيه شريفه و نه از روايات، از هيچ كدام استفاده نمكنيم كه صب نمتواند در اجراي عقد در مجرد اجراي
عقد وكيل شود، اگر دو نفر مقدمات معامله را انجام دادند، صب غير بالغ غير رشيد را در اجراي صيغه عقد وكيل كردند، گفتيم

نه آيه شريفه و نه اين روايات دلالت بر بطلانش ندارد.

مطلب دیر اينه گفتيم خواه بر فرض اينه بلوغ را به عنوان شرط تعبدي بدانیم يا فقط رشد را ملاک قرار دهیم از اين روايات
استفاده نمشود كه اگر صب قبل از رشد معاملهاي را به اذن ول انجام داد يا معاملهاي را انجام داد و بعداً ول اجازه كرد،

بوئيم اين هم باطل است، خلافاً للسيد الإمام(رضوان اله عليه)، ايشان فرمودند اين روايات دلالت بر بطلان اين مورد دارد. اما
ما به تبع مرحوم شيخ اعظم انصاري گفتيم اين روايات دلالت بر بطلان اين مورد ندارد. 

اشال: قبل از اينه ما روايات را دنبال كنيم و طوايف دير را بيان كنيم، اشال مطرح شده که مناسب است در اینجا پاسخ
داده شود؛ موضوع آيه يتام است «وابتَلُوا الْيتَام»، آن وقت مدعا و مسئلهي مورد بحث در مورد صب است، لقائل أن يقول

كه يتام بالأخره احتياط در اموالشان بيشتر از اموال صب است و شايد شارع در مورد اموال يتام اين احتياط را كرده كه بايد
بالغ و رشيد باشد، اما در مورد صب چنين چيزي نباشد، احتياط در اموال صب خيل مورد تأكيد قرار نرفته، آن طوري كه در

باب يتام مورد تأكيد قرار گرفته است.

پاسخ: اولا قبلا هم عرض كرديم برخ از بزرگان در ذهنم مآيد مرحوم شهيد حاج آقا مصطف(رضوان اله عليه) هم بر همين
اشال استقرار كرده و مگويد آيه ربط به محل بحث ندارد.

ثان گفتيم هم اين آيه و هم آيات قبلش را، به اضافهي يك نتهي جديدي كه مخواهم عرض كنم، دلالت بر اين دارد كه
اختصاص به يتيم ندارد! نتهي قبل اين بود كه آيه و آيات قبل در مورد این است كه به چه كسان شما اموالشان را متوانيد
بدهيد «ولا تُوتُوا السفَهاء اموالَم» اين در آيه قبل بود، در اين آيه مفرمايند «وابتَلُوا الْيتَام حتَّ اذَا بلَغُوا النّاح» بحث در
این است كه دفع مال چه زمان درست است؟ مال مال ديري است، ديري هم محجور است، چه زمان مشود مال را به او

داد؟ زمان كه «فَانْ آنَستُم منْهم رشْدًا» اما دير در اين يتيم بودن خصوصيـت ندارد. در مورد يتيم از حيث حم تليف يك
مقداري برتري بر صب دارد، در مورد يتيم ما احام در دين داريم كه در مورد صب نيست! «اما الْيتيم فََ تَقْهر» نداريم «أما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=93&a=10


الصب فلا تقهر» اما اينها در دايرهي احام تليفيه است، و در دايره احام وضعيه بين مال يتيم و مال صب از اين جهت فرق
نمكند، هر دوی این ها قدرت بر حفظ مال ندارند، اگر مال را به دستشان بدهيم ضايع مكنند و از بين مبرند، لذا ول او بايد

رعايت مصلحت را بند تا زمان كه اين يتيم يا صب خودش به مرحلهي بلوغ يا مرحلهي رشد برسد.

ثالث نتهي مهمتر این است كه در روايات از امام(ع) سؤال مشود كه «مت خرج اليتيم عن يتمه» مخواهم اين را عرض كنم،
که البته اين يك ادعاي است كه بايد يك مقداري در آن دقت كنيم ببينيم مشود اين را در لسان روايات اثبات كرد يا نه؟ بوئيم
اساساً اين يتم يك اصطلاح برای محجور غير بالغ شده، يعن كس كه غير بالغ است و محجوريتش از جهت غير بلوغ است!

اين را در اصطلاح يتم مگويند، دير كاري ندارند كه حتماً «ليس له أب» يعن در اصطلاح رواي ما يتيم و صب يك معنا دارد،
وقت مگويند «مت خرج الغلام»، «مت يجوز أمر الغلام» با مت يجوز أمر اليتيم ي است، حالا اين هم يك ادعاي است، شما

خودتان در روايات اين را بيشتر دنبال كنيد. يعن يك استعمال غالب مجازيِ مشهور پيدا كرده در مطلق صبايا، كه ما همين
حرف را بيائيم در باب آيه شريفه مطرح كنيم، درست است آيه شريفه مفرمايد «وابتَلُوا الْيتَام» اما يعن وابتلوا غير بالغين و
غير رشيدين را، و يتام استعمال مشود به نحو مجاز شايع در مطلق صبايا، چه صباي كه له أب و چه صباي كه ليس له

أب، و عرض كردم شاهد اين ادعاي ما این است كه سائل در همين روايات كه خوانديم و روايات كه بعداً هم داريم از امام سؤال
مكند «مت خرج عن يتمه» اينجا پيداست كه اين خرج عن يتمه، يتيم كه يتيم شده ویتیم هم هست پس از اينه چه زمان خرج

عن يتمه چه چیزی مورد نظر بوده است؟ يعن مت خرج عن محجوريته كه محجوريتش به خاطر عدم بلوغ و رشد اوست.

ته اخلاقن

روايت را مرحوم كلين در جلد دوم كاف دارد[1] از معل بن خنيس از اب عبداله(عليه السلام)، معل بن خنيس به امام
صادق عرض مكند «ما حق المسلم عل المسلم» حق يك مسلمان بر مسلمان دير چيست؟ يعن از حقوق واجبه سؤال

مكند، امام(ع) فرمود «له سبع حقوق الواجبات» هفت حق واجب است؛ «ما منهن حق إلا و هو عليه واجب إن ضيع منها
شيئاً خرج من ولاية اله و طاعته» اگر ي از اين حقوق را انسان ضايع كند از ولايت خدا خارج شده، اين تعبيري است كه
خيل بايد دقّت كنيم و غالباً هم به اين نتيجه توجه نداريم! غالباً اصلا از اين حقوق اطلاع نداريم كه خيلهايش را آدم تعجب

مكند كه چطور به عنوان يك امر واجب مطرح شده و علاوه بر اينه از اصل موضوع خبر نداريم از حمش هم خبر نداريم كه
اگر كس اين حق را رعايت نند، اين از ولايت خدا كه «اله ول الَّذين آمنوا» خارج مشود، خدا دير ول او نيست و يك

ملازمهي قهري هم وجود دارد كه «من خرج من ولاية اله دخل ف ولاية الشيطان» اين هم روشن است، اينطور نيست كه يك
كس بويد حالا از ولايت خدا خارج شد، همينطور به صورت مهمل باق مماند، نه در ولايت خداست و نه در ولايت شيطان،

ه دخل فه خرج من ولاية الشيطان، من خرج عن ولاية الولاية ال است. «من دخل ف ته بسيار بسيار مهماين هم خودش ن
ولاية الشيطان» م فرمايند اين چنين است «ولم ين له فيه من نصيب قلت جعلك فداك» اين حقوق چيست؟ باز عجيب است

كه يك بحث داريم در اصول كه آيا علم شرط براي تليف هست يا نه؟ بعيد نيست از اينجا هم استفاده شود كه علم در فعليت
تليف دخالت دارد، ما در بحث اصول در ساله گذشته يا دو سال گذشته قاعدهي اشتراك احام بين العالم و الجاهل را انار

كرديم و آنجا بحثش را مفصل گفتيم و اثبات كرديم. از بعض روايات اين چنين هم گاه اوقات م شود استفاده كرد.

فرمود يا معل «إن عليك شفيق أخاف ان تضيع و لا تحفظ»، يعن اگر من نويم، تو خيل مسئوليت نداري اما اگر بويم خوف
اين دارم كه تو تضييع كن و حفظ نن «و تعلم و لا تعمل» بدان و عمل نن. معل م گويد «قلت له لا قوة إلا باله» خدا

كمك مكند و بفرماييد، حضرت فرمود «أيسر حق منها أن تحب له ما تحب لنفسك و تره ما تره لنفسك» كه اين قسمت اول
را در جلسه قبل توضيح داديم. مفرمايند كوچترين و كمترينش این است كه آنچه را كه براي خودت دوست داري براي او
دوست داشته باش. اگر تو دوست داري آبرويت حفظ شود دوست داشته باش آبروي او هم حفظ شود، اگر تو دوست داري

پشت سرت غيبت نشود، تو هم نذار غيبت ديران را جلوي تو داشته باشند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=257


اين را ما بايد يك مقداري واقعاً از جهت عمل كار كنيم تا به يك مرحلهاي برسيم، چرا؟در زندگ امام(رضوان اله عليه) من از
پيرمردهاي كه از همان ايام جوان امام جلسات با امام داشتند و گاه اوقات در برخ از جلسات تا نيمه شب ادامه داشته كه

مگفت جلسات ما هم علم و هم تفريح بود، مگفت ما با اينه خيل هم مورد علاقه امام بوديم تا مآمديم اسم كس را ببريم
امام غضب مكرد! اصلا اجازه نمداد شما اسم كس را ببري و بعد هم مگفت در همان جلسه بلند مشد مرفت نماز شبش

را مخواند كه مبادا به او لطمهاي وارد شود.

ما بايد يك مقداري اين را در خودمان مله كنيم، حتّ الإمان از زندگ داخل خودمان شروع کنیم؛ همسرمان مگويد امروز
فلان اين را گفت، انسان اجازه ندهد كه بخواهد شروع كند حرف را از ديري و بعد هم بخواهد قضاوت كند كه چه مقصودي
دارد؟! بچههايمان را اجازه ندهيم كه حرف ديران را در منزل بزنند. چطور ما نمخواهيم براي ما بدگوي و غيبت كنند، همين
اندازه هم حفظ كنيم آن مؤمن كه الآن پيش ما نيست، يك كس شروع مكند مخواهد اسرار او را براي ما بويد، بلا فاصله

مخالفت كنيم، اينها مطالب است كه واقعاً بايد به عنوان حق يك مسلمان حفظ شود، اين از حقوق است كه او بر ما دارد و ما
بر او داريم، اين حق اول.

بعد مفرمايد «و الحق الثان أن تجتنب سخطه»، كاري نن كه او عصبان و غضبناك بشود، ناراحتش نن! «و تتبع
شود! اين هم باز مطلب مهم كه او خوشحال و راض كه از تو خوشنود بشود، يك كاري كن ه يك كاري كنمرضاته» بل

است كه اينقدر در اسلام تأكيد شده كه انسان نبايد بذارد برادر مؤمنش غضب پيدا كند و ناراحت شود، حالا باز اين هم مرتبط
با همان حق اول هم هست، اما يك مقداري در يك جهات هم از او جدا مشود، يك وقت هست كه انسان مآيد مطلب كه ديري
گفته و اگر اين برادر مؤمن بشنود خيل ناراحت مشود، من هم مخواهم روي دوست و اظهار علاقهي به او بويم من ناراحتم
فلان اين مطلب را براي شما گفته! اينجا دو حق را زير پا گذاشته، يك حق این استه من چرا حرف او را اينجا نقل مكنم، دوم
رد ،حرفهاي ،كنيم مطالب كنم، دو حق را ضايع كردم! ما بايد در ارتباطاتمان سعرا با اين مسئله ناراحت م ه يك مؤمناين

و بدل بشود كه موجب غضب ديري نشود، حالا گاه اوقات ديديد كه در همين بحثهاي طلب،در مباحثهها، گاه شيطان
انسان را وسوسه مكند كه آدم يك حرف بزند كه رفيقش عصبان شود، گاه اوقات اقلّش این است كه ا نسان به او بويد تو
را ناراحت كند. حالا يك مؤمن كند كه زدن اين حرفها هنر است! چرا آدم يك كسر مكه انسان ف سوادي! همين الفاظب

هست كه سواد هم ندارد و نرفته درس بخواند، حالا ما دو روز دو اصطلاح را حفظ كرديم، فر مكنيم باسواد شديم! حالا بيائيم
در مقابل يك كس بوئيم تو ب سوادي، تو حرف نزن، ناراحتش كنيم! غضب او را دربياوريم!

بعد مفرمايد «والحق الثالث أن تعينه بنفسك و مالك و لسانك و يدك و رجلك» كم به او بنيم، به نفسك، به مالك، لسانك، يدك
و رجلك، اين كنايه است كه با تمام وجود كمك كنيم، اگر متوان كمك مال كن كمك مال كن، اگر با زبانت متوان كمك

كن او را كمك كن، جاي كه بايد او را حفظ كن تو از گفتار خودت استفاده كن و او را حفظ كن، نذار او از بين برود.

باز نتهاي كه مخواهم عرض كنم این است كه ما از جهت فقه مگوئيم قرض دادن مستحب است ولو قرض گرفتن مروه
است، اما خود قرض دادن مستحب است، ول آدم اين روايات را كه ناه مكند حت تعبير به حقوق واجبه شده، اين معنايش

این است كه اگر يك مؤمن نياز به يك مال دارد و مال پيش من هست، بر من واجب است كه به او بدهم و بحث قرض هم
نيست! واجب است از مال خودم يك مقداري به او بدهم، دير بحث خمس و زكات و ... نيست، مر اينه ما بيائيم اين كلمه

واجب را بوئيم نه، يعن شدّت اهميت را مرساند، وجوب را به معناي وجوب لغوي بيريم كه خيل خلاف ظاهر است، ما اگر
اين را به معناي وجوب لغوي معنا كنيم خلاف ظاهر است، واجبات يعن به عنوان لازم است و اگر نده معاقب، حالا اگر بچه
يك مؤمن مريض است، خودش مريض است و نياز به مال دارد، من هم يك مقدار مال دارم، خمس و زكات و ... را هم داده

ام، باز هم اسلام مگويد بايد به او كمك كنم، باز هم مقداري كه حاجت او را برطرف كند در آن مقداري كه در توان انسان
هست بايد به او كمك كنم.

«والحق الرابع أن تون عينه و دليله و مرآته» حق چهارم این است كه عين او باشد، اگر يك جا مبيند كه اين مؤمن مسلمان در



چاه مافتد به او بويد! چشم او باشد، يعن وقت يك چيزي را ديد، اين چيز اطلاعش براي آن مؤمن واجب است به او بويد،
اگر يك جاي علیه او توطئه مكنند به او بويد اين مانع ندارد، يك جاي توطئهي قتل يا هتش را مكنند، مخواهند حيثيتش

را از بين ببرند، يا ضربهاي به او وارد كنند، اين عين او باشد، سمع او باشد، راهنما و مرآت او باشد.

«والحق الخامس أن لا تشبع و يجوع» تو سير نباش اما او گرسنه باشد! «و لا تروي و يظمأ» تو سيراب نباش اما او تشنه باشد
«و لا تلبس و يعري»، تو لباس نداشته باش و او عريان باشد.

ببينيد تا كجا آمده امام(عليه السلام) «والحق السادس أن يون لك خادم و ليس لأخيك خادم فواجب أن تبعث خادمك فتغسل
ثیابه و تصنع طعامه و تمهد فراشه» اگر تو خادم داري و او ندارد، حت تو بفرست كه براي او كمك كند، اينها حقوق است كه

در اين روايت ذكر شده كه ان شاء اله همه موفق به عمل اينها بشويم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

*******************************

قا حم لَه قُلْت ع قَال هدِ البع ِبا نسٍ عخُنَي نب َّلعم نع ِرِيجرٍ الْهيب نب هدِ البع نع مالْح نب لع نع نْه[1] . «2- ع
هتطَاع و هال ةيِو نم جئاً خَرا شَينْهم عينْ ضا اجِبو هلَيع وه و ا قح ننْها ماتٍ ماجِبقُوقٍ وح عبس لَه قَال ملسالْم َلع ملسالْم

 و لَمتَع فَظَ وتَح  و ِعينْ تُضا خَافا يقكَ شَفلَيع ّنا َّلعا مي قَال ا هم دَاكَ وف لْتعج لَه يبٍ قُلْتنَص نم يهف هل ني لَم و
بتَننْ تَجا الثَّان قالْح كَ ونَفْسل هرَا تم لَه هرَت كَ ونَفْسل با تُحم لَه بنْ تُحا انْهم قح رسيا قَال هبِال ةَ اقُو  لَه قُلْت قَال لمتَع

و نَهيونَ عَنْ تا ابِعالر قالْح كَ ولرِج دِكَ وي كَ وانسل كَ والم كَ وبِنَفْس ينَهنْ تُعا ثالثَّال قالْح و هرما يعتُط و اتَهضرم تَتَّبِع و خَطَهس
سلَي و ونَ لَكَ خَادِمنْ يا ادِسالس قالْح ى ورعي و ستَلْب  و اظْمي ى ووتَر  وعُ وجي و عتَشْب  ْنا سالْخَام قالْح و آتَهرم و يلَهلد

و تَهوعد تُجِيب و همقَس نْ تُبِرا ابِعالس قالْح و اشَهرِدَ فهمي و هامطَع نَعصي و هابيث لغْسكَ فَيخَادِم ثعنْ تَبا اجِبفَو يكَ خَادِمخ
لْتذَا فَعةً فَارادبم هادِرتُب نَل ا وهَلاسنْ يا هتُلْجِى  ا وهائقَض َلا هادِرةً تُباجح نَّ لَها تملذَا عا و نَازَتَهدَ جتَشْه و هرِيضم ودتَع

ذَلكَ وصلْت ويتَكَ بِويته و ويتَه بِويتكَ» الاف، ج 2، ص 170، ح 2.


