
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۲ خرداد ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 26 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس آیه 1 نحل، ضمن سه عنوان؛

بحث در آیه شریفه اول از سوره مبارکه نحل است؛ (اتَ امر اله فََ تَستَعجِلُوه سبحانَه وتَعالَ عما يشْرِكونَ). در جلسهی قبل
را مطرح کردیم و همانطور که که گفته شد سه عنوان مهم در این آیه شریفه وجود دارد که باید بررس اتپیرامون این آیه ن

شود.

این عناوین عبارتند از:

«عنوان اول»:

اینکه فراز (امر اله) یعن چه؟ و به دنبال آن اتیان (امر اله) چه معنای دارد؟ (اتَ امر اله) به چه معناست؟

«عنوان دوم»:

) خطاب به مشرکین و کفار است؟ یا جِلُوهتَعتَس ََاست؟ آیا فراز (ف متوجه چه کسان (جِلُوهتَعتَس ََف) این که خطاب در این
خطاب به مؤمنین است.

«عنوان سوم»:

اینه فراز (سبحانَه وتَعالَ عما يشْرِكونَ) با صدر آیه چه نسبت دارد؟ چه تناسب بین ذیل آیه شریفه و صدر آیه شریفه است.

ادامه بررس دو احتمال تفسیری دیر، حول عنوان اول و دوم؛
در اینه مراد از (امر اله) چیست، احتمالات را در جلسه گذشته بیان کردیم.

احتمال پنجم:

مراد از «امر اله»، فرمان اله است، لذا فراز «فلا تستعجلوه» خطاب به مومنین و مشرکین است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1


معنای دیری که در بسیاری از ترجمههای که در مورد قرآن شده، شاید شش هفت ترجمه را که من دیدم، (امر اله) را به معنای
«فرمان خدا» بیان کردند؛ به این بیان که آیا فرمان خدا آمد و یا آیا فرمان خدا محقق شد یا خیر؟ یعن امر را در همان معنای
اصطلاح علم اصول و یا همان معنای لغوی که در علم لغت است، ترجمه کردند که به معنای دستور و فرمان است. و نیز

دربارهی ماده «الف، میم، راء» ملاحظه کردید که در علم اصول، معان مختلف برای آن ذکر شده است.

احتمال ششم:

مراد از «امر اله»، عنوان عام است که شامل مصادیق متعددی مشود، لذا فراز «فلا تستعجلوه» خطاب به مومنین و
مشرکین است؛

به نظر مرسد خود (امر اله) ی عنوان عام در قرآن کریم است که مصادیق متعدد دارد؛ یعن ما وقت به قرآن مراجعه
مکنیم، قرآن (امر اله) را ی معنای وسیع عام برایش قائل است با خصوصیات که بعد عرض مکنم، آن وقت این معنای

عام چند مصداق دارد:

ی. ی مصداقش «تلیف» است، یعن تالیف اله، واجبات و محرمات، اینها (امر اله) است؛
ی مصداقش «عذاب دنیوی» است؛

ی مصداقش «عذاب اخروی» است؛
ی مصداقش «قرآن کریم» است، قرآن کریم عنوان (امر اله) را دارد که آیاتش را هم بیان مکنیم؛

ته لازم است مورد بررسندارد، که در این صورت، دو ن نمصداق معی ی (هال رما) آن وقت ما باید به این نتیجه برسیم که
قرار گیرد:

«نتهی اول»: 

استخراج مفهوم «امر اله» از موارد استعمال قرآن؛
اینه مفهومش را از این موارد استعمال بیرون بیاوریم بوئیم (امر اله) در قرآن این معنا و خصوصیات را دارد که به چه چیزی

متوانیم اطلاق (امر اله) کنیم و چه چیزی (امر اله) نیست؛

«نتهی دوم»:

بررس نظریهی امان استعمال لفظ واحد در اکثر از معنای واحد، در استعمالات اله، ضمن سه مطلب؛
اینه در علم اصول مگویند اگر از ی معنای کل، ده مصداق اراده شود مانع ندارد، اما اگر از ی لفظ، ده معنا بخواهد

اراده شود، این استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد مشود. در این صورت سه نظریه قابل طرح است:

«نظریهی استحالهی استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد»: ممن است بویند که استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد محال
است کما اینه در مشهور در جای خودش استحالهاش را اثبات کردند، که مشهور مگویند محال است

«نظریهی امان استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد»: و لو اینکه بزرگان مثل امام خمین(قده) و مرحوم والد ما آیت اله
العظم فاضل لنران(قده)، و خودِ ما به تبع این بزرگان مگوییم استعمال لفظ در اکثر به معنا استحاله ندارد و اشال ندارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1


نظریهی تفصیل از منظر مختار: استحالهی استعمال لفظ در اکثر، در استعمالات بشری است، نه در استعمالات اله، همانند
بطون قرآن؛

حالا اگر هم کس گفت استحاله دارد اما این استحاله در استعمالات بشری است نه استعمالات اله؛ در این صورت اینطور به
ذهن مآید، البته این حرف در جای دیده نشده است، لذا شما بررس کنید که آیا این قابل پذیرش هست یا نه؟ به اینه ما بوئیم
در مورد خدای تبارک و تعال، اگر مسئلهی مصداق را هم کنار گذاشتیم، گفتیم (امر اله) ی معنایش قرآن است، ی معنایش
عذاب اخروی است و ی معنایش ظهور حضرت حجت(عج) است، یعن در آنِ واحد و در استعمال واحد، خدای تبارک و
َـَمخـاطب (ف ،در کلمـات غیـر معصـومین(ع)  یـا افـراد و انسانهـای معمـول همـه ایـن مصـادیق را اراده فرمـوده، ولـ تعـال
) باید یا مشرکین باشد یا مؤمنین و قطعاً هر دو نمتواند باشد! اما درباره خدای تبارک و تعال متوانیم بوئیم هر دو جِلُوهتَعتَس

را در آن واحد اراده فرموده است.

و اساساً، اگر یادتان باید در کتاب «کفایة الاصول» ی از شواهدی که لفظ واحد در اکثر از معنای واحد استعمال مشود،
همین مسئلهی «بطون قرآن» را مثال مزنند و مطرح مکنند، واقعش همین است که مسئلهی «بطون قرآن» هیچ راه غیر از
این استعمال لفظ در اکثر از معنا ندارد، مر اینه کس تلاش کند و اینها را به مصداق برگرداند؛ یعن ی قدر جامع باید اول
درست کنیم و بوئیم بین عذاب قیامت، قرآن، عذاب دنیا، ظهور حضرت(عج)، تالیف و ... ی قدر جامع درست مکنیم که
اینها مشود مصداقش. اگر این باشد که هست، اما روشن است که قدر جامع ندارد و اگر قدر جامع نداشت دیر مسئلهی

مصداق در کار نیست، ما باید ملتزم شویم به استعمال لفظ در اکثر از معنای واحد.

بررس سه مطلب مهم پیرامون استعمالات قرآن «امر اله»؛

سه مطلب در مورد استعمالات قرآن (امر اله) یا (امرنا) و (امره) وجود دارد؛ که عبارتند از:

مطلب اول:

اضافهی امر به اله از موارد اضافه اختصاصیه است، ضمن بیان هفت شاهد قرآن؛
پس ببینید ما الآن مخواهیم ببینیم (امر اله) در قرآن کریم در چه مواردی استعمال شده، نه اینه خصوص (امر اله)، بله
(امرنا)، یا (امره)، اینها همه همان نتیجهای که ما مخواهیم را دارد! به عنوان مثال به موارد استعمالات قرآن در این زمینه

عنایت فرمایید:

شاهد اول. استعمال امر به معنای تلیف؛

یعن گاه اوقات در همین تالیف واجبات و محرمات تعبیر (امر اله) و (امرنا) آمده، مثلا در سوره مبارکه کهف آیه 88
) اشاره دارد به آن تلیف که در هال رمكَ افرماید: (ذَللیف است. در سوره طلاق آیه 5 ممراد ت ( (وسنَقُول لَه من امرِنَا يسراً

قبل از این آیه بیان شد (انزلَه الَيم) این تلیف است که خدا بر شما قرار داده، این ی استعمال.

شاهد دوم. استعمال امر به معنای عذاب دنیوی؛

) ویا در سوره هود 58 (ولَما در مورد عذاب اله در سوره یونس، آیه 24 آمده است: (اتَاها امرنَا لَيلا او نَهاراً فَجعلْنَاها حصيداً

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=18&a=88
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=24


) وقت عذاب دنیوی ما بر قوم هود آمد، ما هود را با آنهای که با او ایمان آوردند نجات هعنُوا مآم الَّذِينوداً ونَا هينَا نَجرما اءج
) در این آیه هم به این معنا آمده است هعنُوا مآم الَّذِينحاً والنَا صينَا نَجرما اءا جدادیم. و یا در سوره هود آیه 66 آمده است: (فَلَم

) به معنای همین عذاب دنیوی است، این هم استعمال دوم. التَّنُّور فَارنَا ورما اءذَا جفرماید: (فَاو یا در آیه 27 سوره مؤمنون م

شاهد سوم، استعمال امر به معنای دستور و فرمان؛

) یعن به امر رِهمرِ بِاحالْب رِي فالْفُلْكَ تَجو) ،( رِهمرِي بِافَةً تَجاصع يحِانَ الرملَيسلو) به همین معنای دستور و فرمان است مثلا
خدا جریان دارد؛ لذا آنچه در ذهن شما هم هست و در کتاب «معالم الاصول» هم خواندید «فلیحذر الذین یخالفون عن أمره» این
که از دستور ما سرپیچ کس (رِنَاما نع منْهزِغْ مي نمو)در سوره مبارکه سبأ آیه 12 فرموده دستور و فرمان خدا مثلا امر یعن
الیف، یشود جزء تام مآنچه ما واجب کردیم، فرض کنید تمام اح لیف یعنکند، لذا اینجا امر به معنای دستور است و ت
وقت بیان احام است. اگر کس زنش را طلاق داد عدهاش اینقدر است و این مشود (امر اله)، اما این امر یعن همین امر به

معنای دستوری، همان که در عرف خودمان هم هست، یعن ما فرمان دادیم که این کار را انجام بدهد، این هم ی معنا.
 

شاهد چهارم. استعمال امر به معنای قرآن؛

معنای دیر امر به معنای قرآن (وكذَلكَ اوحينَا الَيكَ روحاً من امرِنَا) سوره شوری، آیه 52؛ اینجا تفاسیر را ببینید. اینجا روح به
معنای قرآن آمده نه به معنای امر، منته خدا مفرماید: ما از امر خودمان به سوی تو وح کردیم، قرآن را (من امرِنَا) شمرده
است؛ که حالا بوئیم قرآن این (من امرِنَا) را اگر بیان برای روحاً باشد که خودِ قرآن هم مشود (امرِنَا) ، اگر «من» بعضیت و
تبعیض باشد یعن بعض از امر ما قرآن است، پس قرآن هم مصداق برای (امرِنَا) است، یعن خود کلمهی روح در این آیه به

معنای قرآن است و مفرماید (وكذَلكَ اوحينَا الَيكَ روحاً من امرِنَا).

شاهد پنجم. استعمال امر به معنای پیروزی مسلمانان؛

رما رظَهو قالْح اءج َّتفرماید: (حآورده؛ در آیه 48 سوره توبه م (هال رما) اوقات در قرآن پیروزی مسلمانان را به عنوان گاه
) این (امر اله) به معنای پیروزی مسلمانهاست. اله وهم كارِهونَ

شاهد ششم. استعمال امر به معنای عذاب قیامت؛

آن وقت در مورد عذاب قیامت هم استعمال شده است.

شاهد هفتم. استعمال امر به معنای اراده حتم؛

ی مصداق دیری که فراموش شد عرض کنیم در آیه 73 سوره هود درباره بچهدار شدن آن پیامبر خداست که مفرماید:
(اتَعجبِين من امرِ اله رحمةُ اله وبركاتُه علَيم اهل الْبيتِ) بعد از اینه از بچهدار شدن نا امید شدند، ارادهی حتم خدا تعلق
پیدا کرد بر بچه دار شدن اینها، یعن(امر اله) ی افعال است که آدم فر نمکند واقع مشود و روی همین حساب بود که

.(هال رما) شودچه؟ اینها م شود و این حرفها یعنقیامت واقع م گفتند چه زمانکفار و مشرکین م

پس این ی نته درباره (امر اله) یا (امرنا) یا (امره) یا امثال این تعابیر است که اگر بیائیم اینها را کنار هم قرار بدهیم،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=66
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=23&a=27
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=65
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=81
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=34&a=12
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=42&a=52
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=42&a=52
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=48
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=48
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=73


مخصوصاً با اضافهی امر به اله، نتهای که از آن استفاده مکنیم این است که (امر اله) چیزی است که فقط ارادهی خدا در
آن دخالت دارد؛ یعن ی فعل بسیار بسیار مهم است که فقط ارادهی خدا در آن دخالت دارد، شما ببینید قرآن، جز ارادهی
خدا چیزی در آن دخالت ندارد، عذاب دنیا، عذاب آخرت، تالیف، دستور، یا آنجای که مسلمانها فر نمکردند، پیروز شوند،
پیروز شدند، جز ارادهی خاص خدا چیز دیری در آن دخالت ندارد و عرض کردم اصلا این سؤال برای ما طلبهها پیش مآید
که بوئیم این اضافهی امر به اله چه اضافهای است؟ این اضافهی اختصاصیه است، یعن امری که مختص خداست این چنین

است، پس این نتهی اول که (امر اله) ی فعل بسیار مهم است غیر از ارادهی خدا چیز دیری در او نقش ندارد.

پس ما متوانیم بیائیم از قرآن کریم این را استفاده کنیم که (امر اله)، عرض کردم من بسیاری از این آیات را که در همین
قرآنهای که در اختیارم بود مدیدم همه جا نوشتند فرمان خدا، همین آیه شریفهای که الآن مورد بحث ماست مگوید امر خدا
فعل مهم ی یعن (هال رما) است. لذا (هال رما) از مصادیق ه امر ینید! این به معنای امر نیست، بلآمد و محقق شد عجله ن

حتم، که انسان فر نمکند واقع مشود و حتماً هم واقع مشود.

حالا عرض کردم نسبت به این مصادیق یا بوئیم اگر ما بتوانیم برای قیامت و عذاب دنیا، تلیف، پیروزی و قرآن ی قدر
جامع درست کنیم آن وقت اینها مشود مصادیقش، بوئیم «الفعل المهم» فعل که فقط ارادهی خاص خدا در آن دخالت
رماست که برای (ا ویژگ این هم ی (ونإذا أراد شیئاً أن یقول له کن فی) است که مطلب مهم دارد، (إنما أمره) این هم خیل
اله)  بیان مکند، امر خدا ارادهی مستقیم خدا در آن دخالت دارد، بسیار مهم است، اگر ما بین اینها ی قدر جامع درست
کنیم، اینها مشود مصادیقش، اما عرض کردیم نیازی نیست که ما قدر جامع درست کنیم، مگوییم (امر اله) ی لفظ است
که مثلا ممن است در ی آیه، در دو معنایش استعمال شده باشد و در آیه دیر در سه معنا و ...، در نیجه در قرآن هم استعمال
لفظ در اکثر از معنا هیچ اشال ندارد، اصلا این عظمت قرآن است و ی از وجوه افتراق این کتاب عظیم با سایر کتب بشری

است.

نتهی دوم:

امر اله حتم و قطع است و بداء در آن راه ندارد؛
) یعن ی صغرا و کبرای و نتیجهای داریم که هر چیزی (امر اله) باشد ه مفعولافرماید: (وکان امر الاین است که در قرآن م
رما) ه مفعولا فهذا مفعولا» یعنه و أمر الر سخن صغرا و کبرا و نتیجه از این قرار است که: «هذا أمر المفعولاست؛ به دی
اله) ی چیز محقق مسلّم قطع و حتم است و بداء در آن راه ندارد، از اموری که بداء در آن راه ندارد (امر اله) است، حتماً
واقع مشود، لذا قیامت حتماً واقع مشود، عذاب قیامت حتماً واقع مشود، عذاب دنیا بعد از اینه خدا اراده کرد، حتماً واقع

مشود و چیزی مانع آن نمشود.

نتهی سوم:

خداوند متعال محقق کنندهی اوامر خویش؛
که ارتباط به نتهی دوم دارد این است که (إن اله بالغ امره) یعن خدای تبارک و تعال طوری عمل مکند که امرش محقق

شود، خدا (بالغ امره) است، خدا دنبال مکند که این امرش محقق شود، در سوره مبارکه طلاق آیه 3.

ه النبفرماید: در این آیه شریفه «فالمراد بالأمر ما وعد ال(قده) که مدر نتیجه به نظر مختار، این سخن مرحوم علامه طباطبای
و الذین آمنوا و اوعد المشرکین مرةً بعد مرة ف کلامه» امر یعن آن وعده و وعیدها، وعدههای که به پیامبر(ص) و مؤمنین داده
که پیروزی از آن اینهاست و وعیدهای که به مشرکین داده شده که عذاب مربوط به اینهاست، این هم به نظر ما ی از مصادیق

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=47
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=65&a=3


.(هال رما) شودمعنای بسیار وسیعتری از اینهاست، آن فعل مهم متعلق ارادهی خاص خدا م ی (هال رما) امر است، یعن

تبیین مراد از فراز «أت أمر اله»؛

آن وقت اگر این را گفتیم این راجع به (امر اله)، آن وقت  (اتَ امر اله) اتیان (امر اله)، معنایش این است که در شرف وقوع
است، مراد از اتیان این است که این در شرف وقوع است.

بررس تناسب ذیل آیه با صدر آیه، در عنوان سوم از منظر فخر رازی:

منزه بودن خدا از شفاعت کفار توسط اصنام، تناسب ذیل و صدر آیه است؛

نته دیر این است که (سبحانَه وتَعالَ عما يشْرِكونَ) برای چیست؟ خدا منزه است از آنچه که اینها به آن شرک مورزند، این
چه تناسب دارد با (اتَ امر اله فََ تَستَعجِلُوه) ی مطلب در کلمات فخر رازی هست که این را مناسب است اینجا ذکر کنیم؛
فخر رازی مگوید پیامبر اکرم(ص) علاوه بر اینه تخویف به عذاب دنیا مداد به عذاب آخرت هم تخویف مداد و مردم را از
عذاب آخرت مترساند، مشرکین دیدند که عذاب نیامد و تذیب کردند، به پیامبر(ص) عرض کردند «ائتنا به» اگر راست
مگوئ عذاب در کار است از خدا بخواه عذاب بیاور، آن عذاب قیامت را طلب کردند «و روی أنه لما نزل قوله تعال اقتربت
الساعة و انشق القمر» که مربوط به قیامت است نازل شد کفار در بین خودشان گفتند «إن هذا» اشاره به پیامبر(ص) دارد
«یزعم أنّ القیامة قد قربت» فر مکند قیامت نزدی شده «فأمسو عن بعض ما تعملون حت ننظر ما هو کائن» دست از
کارهایمان بشیم ببینیم قضیه چیست؟! ی مقدار تأخیر مافتاد «فلما تأخّرت قالوا ما نری شیئاً مما تخوفنا به» از آنچه ما را
ترساندی ما چیزی ندیدیم بعد این آیه نازل شد (اقْتَرب للنَّاسِ حسابهم) یعن اول «اقتربة الساعة» آمد و بعد (اقْتَرب للنَّاسِ
) آمد و ترسیدند! ی روز منتظر شدند و دیدند خبری نشد گفتند «یا محمد ما نری شیئاً» به پیامبر(ص) عرض کردند که مهابسح
ما باز چیزی ندیدیم، که این آیه نازل شد (اتَ امر اله فََ تَستَعجِلُوه). که فخر رازی مگوید: خدای تبارک و تعال به مشرکین و
کفار مفرماید ولو عذاب نیامده ول حتماً مآید و حتماً واقع مشود و عجله ننید. و بعد که این آیه نازل شد، کفار گفتند حالا
بر فرض که ما بپذیریم ی عذاب در قیامت هست اما «إلا أن لا نعبد هذه الاصنام فإنها شفعاءنا عند اله» این بتهای که
َالتَعو انَهحبشویم، که ذیل آیه در جواب نازل شد و فرمود (سشوند و ما از عذاب خلاص مپرستیم پیش خدا شفیع ما مم
عما يشْرِكونَ) شما که برای خدا شری قائلید، خدا منزه است از این بتها، اینها ارزش ندارد و روز قیامت شما را نجات

نخواهد داد، «سبحانَه وتَعالَ عما يشْرِكونَ» این هم ی نتهای است در تناسب صدر آیه با ذیل آیه.

بررس دو روایت در تاویل آیه؛

اما نتهی اصل دو روایت است که باید بررس شود، که ی روایتش مرسل است و روایت دیر سندش بسیار خوب است. این
دو روایت عبارتند از:

روایت اول: 

مرسلهی بعض اصحاب از امام صادق(ع)؛
روایت که مرسل است در آن روایت اصلا اشارهای به ظهور حضرت حجت(عج) ندارد، در همین تفسیر عیاش جلد دوم صفحه

275 آمده است

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1


الف. بررس سند: 

«عن هشام بن سالم»:
«عن بعض اصحابنا»:

ب بررس دلالت:

«عن اب عبداله(ع) قال سألته عن قول اله أت امر اله فلا تستعجلوه قال إذا أخبر اله النبیبشء إل وقتٍ فهو قوله أت امر اله
فلا تستعجلوه» وقت خدا به پیامبر(ص) خبری مدهد که زمان معین واقع مشود این تعبیر را مآورد «حت یأت ذل الوقت
دهد که یأنّه قد کان» امام صادق(ع) بر حسب این روایت فرمود اگر خدا خبر مف کائن ءه إذا أخبر أنّ الشو قال إن ال

شیئ محقق است گویا محقق شده.

روایت دوم:

روایت ابان بن تغلب از امام صادق(ع)؛
آنچه خیل مربوط به ما هست روایت دوم است که در جلد سیزدهم بحار صفحه 175 آمده؛ در جلد دوم تفسیر برهان صفحه

360 آمده، در جلد دوم کمال الدین صفحه 671 آمده است.

الف. بررس سند: 

«حدثنا محمد بن الحسن ابن احمد بن الولید»: که این «ابو جعفر شیخ القمیین فقیههم و وجههم ثقةٌ ثقةٌ عین» راوی اول که دیر
از بهترین افراد است، او مگوید:

«حدثنا محمد بن الحسن الصفار»: این محمد بن الحسن الصفار همان فروخ است که این هم موثق است و از وجوه قمیین
است

«عن یعقوب بن یزید بن حماد»: که شیخ نجاش(قده) این را توثیق کرده، نجاش(قده) مگوید: «یعقوب بن یزید بن حماد کان
ثقةً صدوقاً»،

«عن محمد بن اب عمیر»: که از اصحاب اجماع است
«عن ابان بن عثمان»: که ثقه است و حت شیخ کش(قده) او را از اصحاب اجماع مداند

«عن ابان بن تغلب»:
سندش بسیار سند خوب است، از روایات عال السند است.

ب. بررس دلالت:

«عن اب عبداله علیه السلام» امام صادق(ع) مفرماید: «إنّ أول من یبایع القائم(عج)» حضرت امام صادق(ع) فرمود: اول
صورة طیرٍ أبیض» در صورت ی کند، جناب جبرئیل(ع) است که «ینزل علیه فکه با حضرت حجت(عج) بیعت م کس
عل کند بر بیت الحرام و «و رجلام وقوف ی البیت الحرام» یعن عل شود «فیبایعه ثم یضع رجلاپرندهی سفید نازل م
البیت المقدّس»، این را اگر بدهیم دست ی کس که بخواهد ترجمه ظاهری کند یعن جبرئیل ی پایش را مگذارد روی بیت
الحرام و ی دیرش را مگذارد روی بیت المقدس، خیر چنین ترجمهای درست نیست، بله ترجمه صحیح روایت بدین



معناست، که جبرییل(ع) ی مث مکند در بیت الحرام و ی مث هم مکند در بیت المقدس «ثم ینادی بصوتٍ رفیع یسمع
ََف هال رما َتا) الخلائق» جبرئیل(ع) ندا مدهد به ی صوت رفیع که تمام خلائق عالم مشنوند و آن ندا این است که 

.(جِلُوهتَعتَس

را تطبیق کرده بر ظهور حضرت حجت(عج)، و طبق آن معنای عام و وسیع (هامر ال) (ع)لذا در این روایت شریفه امام صادق
که برای (امر اله) از خود قرآن استخراج کردیم، یعن فعل مهم که ارادهی خاص و مستقیم خدا در آن دخالت دارد، ظهور
حضرت(عج) ی از این موارد است و اگر این شد خطاب هم به مؤمنین است، یعن روی این معنا باز خطاب به مؤمنین
مشود، لذا آیه شریفه را هم متوانیم به قیامت بیریم، عذاب قیامت بیریم، خطاب هم به کفار و مشرکین باشد، هم متوانیم
مربوط به ظهور حضرت(عج) بیریم هم خطاب به مؤمنین باشد. چه اینه آیه قبلا به مؤمنین فرموده (فََ تَستَعجِلُوه)، همان را
مگوید، همان که قبلا گفتیم، یعن همان که خدای تبارک و تعال فرموده و فرمود عجله ننید این همان است. به دیر سخن،
همانطوری که کفار و مشرکین استهزاء و اناراً به پیامبر(ص) مگفتند ک چنین چیزی واقع مشود، اما مؤمنین رجاء و شوقاً
عجله مکنند بر این معنا، این هم مربوط به این آیه شریفه که سند این روایت، بسیار سند خوب است. آن وقت ببینید همین
روایت را عیاش نقل کرده. اینه گاه اوقات فقهای ما مگویند تفسیر عیاش همهاش مرسل است، اینطور نیست که همهاش
مرسل باشد، بله بعض از روایاتش وقت به منابعش مراجعه مکنیم تمام سلسله سندش ذکر شده، معتبر هم هستند و این چنین

است.

.رِينالطَّاه بِينِالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1

