
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۹ اردیبهشت ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

شش. بررس آیه 1 نحل؛ 

ی از آیات شریفهای که تطبیق شده یا ی از مصادیق این آیه شریفه قیام حضرت حجت(عج) هست آیه اول سوره مبارکه
نحل است، که فرموده است: (اتَ امر اله فََ تَستَعجِلُوه سبحانَه وتَعالَ عما يشْرِكونَ) لذا بر حسب روش بحثمان اول مقداری
پیرامون آیه بحث مکنیم که از خود آیه چه استفادهای مشود و بعد روایات که در مورد این آیه وارد شده و مربوط به این بحث

است را متعرض مشویم.

بررس نات تفسیری مهم آیه، ضمن دو عنوان؛

در این آیه شریفه دو تا عنوان وجود دارد که بین مفسرین محل بحث واقع شده است:

عنوان اول: بررس معنای فراز «امر اله»؛

کلمهی (امر اله )است که معنای آن چیست؟ خدای تبارک و تعال که مفرماید: (اتَ امر اله) امر خدا آمد و این (أت) را در
جای استعمال مکنند که دیران یا منتظر امر خدا هستند و یا از اینه چنین امری محقق شود، مأیوسند؛ البته در عرف خود ما
هست اما وقت مأیوس است و یا صحبت از آمدنِ کس از آمدن کس شود، یعنخبری مأیوس م از ی کس ی هم وقت
مأیوس هستیم، دیری مگوید «أت؟» یا «جاء؟». بنابراین این تعبیر در جواب و مربوط به ی ذهنیت است که ی عدهای

دارند. امر خدا آمد؟ محقق شد؟ که در پاسخ گفته شده است: (فََ تَستَعجِلُوه) پس ی بحث در (امر اله )است؛

عنوان دوم: بررس مخاطبِ فراز «فلا تستعجلوه»؛

) به چه کس متوجه است و مخاطب کیست؟ جِلُوهتَعتَس ََخطاب در (ف
این دو عنوان را باید در این بحث روشن کنیم.

بررس سه احتمال پیرامون عنوان اول، از منظر شیخ طبرس(ره)؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1


در مورد فراز (امر اله )چند احتمال اینجا وجود دارد، صاحب کتاب «مجمع البیان» مفرماید: «فیه أقوال» و سه احتمال را
ایشان بیان کرده است که عبارتند از:

احتمال اول: 

مراد از «امر اله» همان عذاب اله در دنیا و آخرت است، در این صورت «فلا تستعجلوه» خطاب به مشرکین است؛
(أت) که خود کلمهی (هال رما َتا) ذیب» معنایفر والتال بعقاب هؤلاء المشرکین المقیمین عل ه تعالإنّ معناه قرب أمر ال»
(هال رما) وئیم مراد ازه» امر خدا همان عقاب و عذاب است، این احتمال اول که بأمر ال بهم در نظر گرفته شده: «أی قر
خودِ آن عذاب است، عذاب خدا در روز قیامت. البته اگر عذاب را گفتیم ولو اینجا صاحب «مجمع البیان» دارد که «عقاب
هؤلاء المشرکین» که ظهور در عقاب در قیامت دارد، ول اگر ما (امر اله) را به معنای عذاب گرفتیم، اعم از عذاب قیامت و
عذاب دنیاست، نظیر اینه خودِ کفار و مشرکین، به پیامبر(ص) عرض مکردند که «أمطر علینا» اگر کلام شما درست است و
این وعدهای که مدهید درست است «أمطر علینا». در بعض از آیات شریفه هست که ی چنین حرف را آنها مزدند، این
احتمال اول که بوئیم مراد از (امر اله) خودِ «فأمطر علینا حجارةً من السماء» این مقصودمان بود که مگفتند اگر راست
مگوئ بو در همین دنیا ی عذاب بیاید، چرا موکول به قیامت کردی؟ بو خدا ی عذاب در دنیا برای ما بیاورد، پس این
) عذاب جِلُوهتَعتَس ََفرماید: (فعذاب خدا، اعم از عذاب اخروی و دنیوی. آن وقت خدا م یعن (هال رما) احتمال اول که مراد از

دنیوی مآید، عذاب اخروی هم مآید، شما عجله ننید، به وقت خودش اینها خواهد آمد، این ی احتمال.

احتمال دوم:

مراد از «امر اله» احام و فرائض اله است؛ در این صورت «فلا تستعجلوه» خطاب به مومنین است؛
که «مجمع البیان» ذکر مکند و مگوید: «إنّ امر اله احامه و فرائضه، أت امر اله فلا تستعجلوه سبحانه وتعال عما
یشرکون» امر خدا  همین است که ما مگوئیم. دستور و حم خدا، فرامین خدا آمد در هر موردی، هر دستوری لازم باشد
مآید، عجله هم ننید، به وقتش هر چه لازم باشد لازم مشود، و هر چه نیز، لازم باشد حرام بشود، به وقتش بیان خواهد شد،
) خطاب به مشرکین نیست! بله خطاب جِلُوهتَعتَس ََام و فرائض باشد (فاگر به معنای اح (هال رما) رکه طبق این احتمال، دی

به مؤمنین است، یعن شما مؤمنین که دنبال امر و نه خدا هستید، این امر خواهد آمد و عجله ننید!

احتمال سوم:

مراد از «امر اله»، روز قیامت است؛ در این صورت «فلا تستعجلوه» خطاب به مومنین و مشرکین است؛
این است که (امر اله) فقط معنای «یوم القیامة» را دارد، آن وقت روی این احتمال سوم «أت» ماض است، برای مضارع
محقّق الوقوع و مسلّم الوقوع، ماض مآورند، «أت» به معنای «یأت» است، منته چون اینقدر آمدنش مسلّم است و در آن

تردیدی نیست که خدای تبارک و تعال با صیغهی ماض استعمال فرموده پس «أت امر اله أی یأت یوم القیامة».

این سه احتمال است که هر کدام از اینها را برخ از مفسران، قائلش هستند و صاحب کتاب «مجمع البیان» این سه احتمال را
در اینجا ذکر کرده است.

تبیین احتمال چهارم از منظر علامه طباطبای(ره) و مناقشه در سایر احتمالات، ضمن بیان سه قرینه در تایید مخاطب بودن
مشرکین در آیه؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1


ََدارد، ایشان به سه قرینه در تایید مخاطب بودن مشرکین در خطاب (ف فرمایش (ره) یاینجا مرحوم علامه طباطبائ
) اشاره مفرمایند. این سه قرینه عبارتند از: جِلُوهتَعتَس

«قرینهی اول»: 

سیاق آیه مربوط به مشرکین بوده، لذا خطاب «لا تستعجلوه» مربوط به آنهاست؛علامه طباطبای(ره) مفرمایند: سیاق آیات
) باید خطاب به مشرکین جِلُوهتَعتَس ََگیرند که این (فاولیهی سوره مبارکه نحل مربوط به مشرکین است و این سیاق را قرینه م
باشد. ایشان مفرمایند: آیات بعدی به عنوان احتجاج بر مشرکین آمده تا آیه 22، تمام اینها از اول اول سوره تا آیه 22 به عنوان

تفریع بر (سبحانه و تعال عما یشرکون) است، لذا خطاب به مشرکین است.

مناقشه بر نته اول از منظر مختار؛ هر چند در این آیه سیاق، قرینه است، ول به دلیل روایت امام باقر(ع)، کلیت قرینیت سیاق
مردود است؛

قبلا ما عرض کردیم که:

:اولا

سیاق اگر در میان کلمات افراد معمول و نویسندگان عادی و متعارف قرینیت داشته باشد، ول در قرآن کریم قرینیت ندارد.
یعن ما نمتوانیم بوئیم سیاق مطلقا در قرآن قرینه است، یعن اگر آیات بعد، مربوط به مشرکین شد، بوئیم اینجا هم مربوط به
ّشود این ادعا را قبول کرد؛ از این رو، ما به نحو کبرای کلاز موارد، به نحو موجبهی جزئیه م در بعض مشرکین است. ول

نمتوانیم بوئیم سیاق قرینه است، حتّ در قرآن در همه آیات.
اما مشود در بعض از موارد، ی قرائن باشد که اینجا سیاق را متلّم و خدای تبارک و تعال اراده فرموده. اینجا هم از همین
موارد است، یعن چون آیات بعد، آیات روشن است که مربوط به خطاب مشرکین است، لذا برای انسان ی ظهوری ایجاد
مکند، قرینه زمان قرینیت پیدا مکند که به مرحلهی ظهور برسد، حالا در اینجا هم ی چنین ظهوری را ما متوانیم استظهار
کنیم، لذا ایشان سیاق را قرینه قرار دادند برای این مطلب که آیه خطاب به مشرکین است. البته سیاق در محاورات عرفیه

قرینیت دارد، یعن شما الآن ی کتاب که ی شخص عرف، در محاورات عرفیه قرینیت دارد و تردیدی در آن نیست.

ثان و آخرها ف موضوع وسطها ف موضوع آیه «اولها ف فرماید: چه بسا یاز امام باقر(ع) هست که م روایت ه یچه این
موضوع ثالث» این روایت معتبر است که حضرت(ع) فرمود: ممن است ی آیه اولش در ی موضوع باشد و وسطش در
ی موضوع و آخرش هم در موضوع سوم باشد. ی از چیزهای که قرآن را از سایر کتب جدا مکند همین قضیه است و
اینطور نیست که بوئیم اگر آیات قبل مربوط به مشرکین است، لذا این آیه هم باید همینطور باشد و شاهد بر این معنا، آیه تطهیر
است. شما ببینید آیه تطهیر جزئ از ی آیه است، تمام آیه نیست؛ که خدا فرموده است: (إنما یرید اله لیذهب عنم الرجس
اهل البیت و یطهرکم تطهیرا) این جزئ از ی آیه شریفه است و آیات قبل و اول همین آیه مربوط به زنهای پیغمبر است، آیات
بعد هم مربوط به زنهای پیغمبر است و این آیه بر حسب ادلهی روشن، فقط مربوط به پنج تن آل عبا و اهلبیت(ع) است، یعن
مربوط به پیامبر(ص)، امیرالمؤمنین(ع)، فاطمه(سلام اله علیها)، حسن و حسین(علیهماالسلام). و از این نمونهها در قرآن کریم،

زیاد داریم و اگر هم نوئیم زیاد داریم کم نداریم، موارد متعدد است.

لین مرحوم علامه طباطبای(ره) سیاق را به عنوان ی اصل اول در تفسیر قرآنشان گرفتند، در حال که این مطلب درست
نیست و بعض از جاها هم خیل دقت کردند و خیل با لطافت و ظرافت موضوع را مطرح کردند، مثلا فرض کنید پانزده آیه را
به هم مرتبط کردند، ول به نظر ما دلیل نداریم که حتماً این آیات باید مرتبط با هم باشد. اساساً باید گفت که چه لزوم دارد که

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=33


حتماً کلام حیم این آیه با آن آیه مرتبط باشد،؟ کلام حیم یعن این مطلب را که اراده مکند، کلام حیم یعن آن کلام که
وئیم این آیه، حتماً باید مرتبط به آن باشد، اصلاه بیمانهای باشد، اما اینمطلب ح کند یکه اراده م گوید و آن مطلبم

دلیل ندارد.

لذا امام باقر(ع) به قتاده فرمود: تو به چه فتوا مده؟ گفت به کتاب اله، حضرت(ره) فرمود: «واله ما ورث من کتاب اله
من حرف» قتاده ی آدم عربزبان بود، سخن قتاده به این معناست که کتاب خدا، بیان است؛ ول به نظر صحیح این کتاب به
خودیِ خود بیان نیست، بله باید کسان باشند که متشابه را از محم تشخیص بدهند، متشابه را به محمات ارجاع بدهند، باید
ائمه طاهرین(ع) باشند و سر اینه ثقلین نه در دنیا و نه در آخرت از هم جدا نمشوند، همین است؛ چون جوهرشان به هم مرتبط
است، هم قرآن باید باشد تا امامت بتواند پیش برود، امام هویت پیدا کند، امامت بدون قرآن، هویت ندارد، امام(ع) مخواهد چه
چیز را اجرا کند؟ امام(ع) مخواهد قانون که خودش مفهمد را بوید؟ که این ارزش ندارد، بله ائمه ما همهی مزایا و
ویژگشان این است که کتاب خدا را مخواهند برای مردم بیان کنند و آن آیات شریفهای که داریم که ما قرآن را بر تو نازل
ــهای را ذکــر فرمــوده، ــامبر(ص) آمــده خصوصــیات هــر آی ــ النــاس»، بلــه پی ــه اینــه «لتقــرأه عل ــبین للنــاس» ن ــم «لت کردی

امیرالمؤمنین(ع) هم آنها را نوشته که به اعتقاد ما در همان مصحف امیرالمؤمنین وجود دارد.

بنابراین مراد از تبین، غیر از قرائت است، ی عرب زبان، قرآن را قرائت مکند، ول چیزی از آن نمفهمد! یعن قرآن را
نمفهمد، حالا اگر چه بعض معنای تحت اللفظ از کلمات را بفهد، ول وقت مگوئیم بیان، بیان یعن این کتاب، به اضافهی
وئیم هیچ کلمهای از آن را کسخواهیم بکه بیان نیست! این مقدار را که نم ر این کتاب»، بیان است، اما قرآن به تنهایمفس»
نمفهمد! ول قرآن را اگر انسان بخواهد بفهمد، یعن مراد خدا در ی آیه کاملا روشن باشد، بدون ائمه طاهرین(ع) به هیچ

وجه نمشود، این مطلب است که در جای خودش مسلّم است.

ثانیاً:

سیاق به این معناست که بوئیم چون آیه بعد درباره منافقین است، لذا این آیه هم باید درباره منافقین باشد، لن ما مگوییم
دلیل بر این مطلب نداریم؛ و عرض کردم که بهترین دلیل برای اینه سیاق در قرآن قرینیت ندارد همین روایت امام باقر(ع)
است که حضرت(ع) مفرماید: چه بسا ی آیهای در اولش ی موضوع و وسطش ی موضوع و آخرش نیز در ی موضوع
دیری باشد. البته ما به نحو موجبهی جزئیه قبول داریم از جمله همین جا، یعن به نحو موجبهی جزئیه قبول داریم که سیاق در
برخ از موارد، قرینیت دارد، آری این مطلب را قبول داریم؛ اما اینه خود «سیاق بما أنّه سیاق» تا ی جای بوئیم چون آیات
بعد در این موضوع است؛ پس این آیه باید اینطور باشد، یا چون این آیه در این موضوع است، لذا آیات بعد هم باید در این

موضوع باشد، که مگوئیم خیر دلیل بر این نداریم.
البته اهل سنت تلاش مکنند سیاق را قرینه قرار بدهند و مثلا در مورد آیه تطهیر بویند آیات قبل و بعد درباره زنهای پیغمبر
است، پس این اهلالبیت(ع) در این آیه هم، باید زنهای پیغمبر باشد، ول وقت ما آمدیم ریشه را زدیم و گفتیم چیزی به نام
قرینیت سیاق را در قرآن نداریم دیر این مطلب نیز مردود مشود؛ چه اینه اساساً شاید روایت امام باقر(ع) در مقابل همین
فر باطل اهل سنت بوده، ما قبلا هم در بعض از آیات دیر داشتیم که همین جا در بحث آیات مهدویت، ائمه(ع) تعابیری درباره

آیات دارند و این حاک از این است که اینها از تفسیر و تحلیل که آنها نسبت به قرآن در زمان خودشان داشتند، رنج مبردند.

ثالثاً: 

اگر یادتان باشد در ی از آیات راجع به شأن نزول آیه، ائمه(ع) فرمودند: این سنها آیه را منحصر کردند به همان مورد شأن
نزول، دیر آیه اصلا برای همیشه از اعتبار افتاده، این آیه فقط در مورد زید و عمرو و بر بوده، و همان جا ائمه(ع) حمله کردند



آیهای اولش در ی ه امام باقر(ع) هم فرموده چه بسا یبه اهل سنت، در همین بحثهای خودمان این را داشتیم، شاید این
موضوع باشد؛ در مقابل این روش اهل سنت بوده که آنها برای آیات ی موضوع و آخرش در ی موضوع، وسطش در ی

سیاق را قائل مشدند و ائمه(ع) آمدند نف کردند. 
قرآن مثل کتابهای معمول نیست، قصههایش مثل قصههای معمول نیست، امر و نههایش معمول نیست، عبرتهایش،
حوادثش، قیامتش، اعتقادیاتش معمول نیست؛ و خدای تبارک و تعال آنها را به نحو دیری بیان کرده و آن نحو هم جز ائمه
طاهرین(ع) کس نمتواند آن را بیان کند، این راجع به قرآن است. در نتیجه نظر ما در مورد اولین مطلب که مرحوم علامه
طباطبای(ره) فرمودند این است که ما عرض کردیم که در اینجا، سیاق را قبول داریم، چون سیاق آیات مربوط به مشرکین

است، این ی نته بود.

«قرینهی دوم»:

عدم ذکر استعجال مومنین در آیات قرآن، دلیل بر این است که خطاب «لا تستعجلوه» خطاب به مشرکین است؛دومین قرینهای
را که علامه طباطبای(ره) فرموده، این است که مفرمایند: «لم تقع ف کلامه تعال حایة استعجال المؤمنین ف أمرٍ» قرینهی
نیامده خدای تبارک و تعال ه این (لا تستعجلوه) خطاب به مشرکین است، این است که در هیچ جای قرآن، جایدوم بر این
اسـتعجال مؤمنیـن را حـایت کنـد بـه ایـن کـه مـومنین در یـ امـری دارنـد عجلـه مکننـد، خـود ایـن «بـل المذکـور اسـتعجال
المشرکین» فقط مشرکین به پیامبر(ص) مگفتند: پس آن قیامت و عذاب که گفت کو؟ در قضیهی قیامت و عذاب خدا عجله

مکردند!

« قرینهی سوم»: تطهیر ذات ربوب اقتضاء مکند که «لا تستعجلوه» خطاب به مشرکین باشد؛
دومین قرینهای را که علامه طباطبای(ره) فرمودند این است که در آیه (أت امر اله فلا تستعجلوه سبحانه و تعال عما
یشرکون) فراز (امر اله) باید ی امری باشد که ساحت خدای تبارک و تعال و ساحت ربوبیت را از شرک منزه و تطهیر کند،
که داشتید باطل بوده، بالأخره بین صدر و ذیل آیه چه ارتباط چیزی باشد که شما بعداً بفهمید که این شرک باید ی یعن

است؟

  (أت أمر اله فلا تستعجلوه سبحانه و تعال عما یشرکون) ممن است که گفته شود وقت صحبت قیامت مشد، مشرکین به
پیامبر(ص) مگفتند ما این بتها را شفیع خودمان در روز قیامت قرار مدهیم و اینها ما را نجات مدهند، آن آیه شریفه که
فرمود از قول مشرکین و بت پرستها که مضمونش این است (و ما نعبدهم إلا لیقربونا إل اله زلفا) اینها مگفتند این بتها را
که پرستش مکنیم برای این است که ما را به خدا نزدی مکند، حالا در بعض جاها مگفتند این بتها شفیع ما در پیش
خداست، خدا مفرماید نه! عذاب خدا مآید و خدا منزه است از اینه شری داشته باشد و قیامت خواهید فهمید که این
شری که برای خدا درست کردید اشتباه است و اینها به فریاد شما نمرسد! عرض کردیم در نتهی سوم مرحوم علامه(ره)

مفرماید: این (اتَ امر اله) باید ی چیزی باشد که ساحت ربوبیت را از شرک تطهیر کند.

احتمال چهارم از منظر علامه(ره):

مراد از امر اله به معنای وعده و وعید مشرکین است، لذا «فلا تستعجلوه» خطاب به مشرکین است؛بعد از اینه علامه(ره) این
کلامه»، یعن ة فةً بعد مرو الذین آمنوا و اوعد المشرکین مر ه النبکنند «فالمراد بالأمر ما وعد الته را فرمودند بیان مسه ن
(امر اله)، یعن آن وعدههای که خدا به پیامبر(ص) و مؤمنین درباره بهشت داد و آن وعیدهای که به کفار و مشرکین در مورد
جهنّم داد، «ما وعد اله النب»، أت امر اله یعن همان وعدههای که خدا در دنیا داده بود، آن وعدهها که اگر مسلمان باشید،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=39&a=3


(ان الذین آمنوا و عملوا الصالحات طوب لهم و حسن مآب ف جنات نعیم)، و آنچه که به مشرکین فرموده بود که اینها (إنا
انذرناکم عذاباً قریبا) این وعده و وعیدها مراد از (امر اله) این است، حت مفرمایند: (امر اله)، یوم قیامت نیست! خدا
مفرماید: (أت)، این وعده و وعیدهای که در دنیا به شما دادیم، مفرماید: «ما وعد اله النب و الذین آمنوا و اوعد المشرکین
مرةً بعد مرة ف کلامه أنّه سینصر المؤمنین و یاخذ الافرین و یعذّبهم و یظهر دینه»، دینش را اظهار مکند، این فرمایش است

که مرحوم علامه طباطبای(ره) دارد.

به دیر کلام، بعد علامه(ره) مفرمایند: اگر کس بوید مراد از (امر اله)، «یوم القیامة» است، این با سیاق آیات سازگاری
ندارد، که بوئیم خود (امر اله) یعن «یوم القیامة»، پس اینونه نیست که (أت امر اله)، به معنای «أت یوم القیامة»، باشد نه
چنین نیست! چون آیات بعد هم مربوط به وعده و وعید است اینها با اینه ما (امر اله) را به «یوم القیامة» معنا کنیم سازگاری

ندارد! 

چه اینه برخ برای اینه بویند مراد یوم القیامه است؛ گفتند آیهی آخر سوره حجر، چون سوره نحل بعد از سوره حجر است،
آیه آخرش دارد (فو رب لنسئلنهم اجمعین) این آیه (اتَ امر اله) قرینه مشود بر اینه مراد «یوم القیامة» است، علامه(ره)
مفرمایند این حرف هم باطل است و اصلا قابل طرح نیست که آن آیه آخر سوره قبل را قرینه قرار بدهیم برای اینه آیه اول در
اینجا مربوط به «یوم القیامة» است، پس (امر اله) به معنای «یوم القیامة» نیست؛ لذا این هم فرمایش مرحوم علامه
طباطبای(ره) شد. به دیر سخن، احتمال چهارم از میان سه احتمال که مرحوم صاحب «مجمع البیان» فرمودند این است که

(امر اله) یعن آن وعده و وعیدهای که خدای تبارک و تعال در دنیا به شما داده بود، آنها محقق شد و وقتش رسید.

.رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=78&a=40
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=78&a=40
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=15&a=92

