
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۲۴ فروردین ۱۳۹۱

مهدويت در قرآن
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس نات تفسیری آیه 71 سوره مبارکه اسراء؛

همانطور که در بحث گذشته مطرح شد ی از آیات شریفهای که مرتبط به بحث حضرت حجت(عج) است، آیه شریفه 71 از
(يلاونَ فَتظْلَمي و مهتَابونَ كءقْركَ يلَئوفَا هينمبِي هتَابك وتا نفَم هِماممنَاسٍ بِاا لواْ كنَدْع موي) :فرماید سوره اسراء است که م
که بیان شد مفاد اجمالیاین آیه شریفه این است که ی از خصوصیات روز قیامت اینه که هر گروه را با امامشان احضار

مکنند.

بررس چند نتهی مهم تفسیری در آیهی شریفه؛

درباره این آیه شریفه چند نتهی مهم وجود دارد:

نتهی اول:

تبیبن دو احتمال پیرامون فراز ««ندعوا»؛اولین بحث این است که معنای این دعوت چیست؟

احتمال اول:

منظور خطاب کردن گروهها به اسم امامشان؛ آیا این دعوت به عنوان خطاب است؟ بدین معنا که آیا:

«به عنوان دین»:

است؛ یعن مراد این است که (ندعوا) به معنای «یا اهل الاسلام، یا اهل التورات» مباشد؛

«به عنوان پیامبر»:

«یا امة موس ،مراد این است که( ندعوا) به معنای اسم آن پیامبر است همچون «یا امة محمد، یا امة عیس است؛ یعن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71


«به عنوان افراد صالح»: 

است؛ یعن نه به عنوان ی شخص یا ی دین!
که احتمالات وجود دارد که عرض مینیم. پس بحث در این است که آیا از آیه استفاده میشود که این دعوت و خواندن است،

یعن ندا میآید و منادی میوید یا اهل امت این پیامبر، یا چنین نیست.

احتمال دوم:

مراد احضار هر قوم به همراه امامشان باشد؛دومین احتمال این است که آیا این دعوت به عنوان احضار است؟ یعن آیا مراد
از (ندعوا) یعن «ما محضرهم یوم ندعوا کل اناس بامامهم» یعن روز قیامت روزی است که هر گروه را با امامشان با هم

احضار مینیم، در محشر هر گروه با امامشان هستند، نه اینه خطاب در کار باشد.

تبیین نظریه علامه طباطبای(ره):

تفریع ذیل آیه شریفه، با احتمال نخست ناسازگار است؛مرحوم علامه طباطبائ(ره) بر حسب آنچه که در کتاب «المیزان»
فرمودند ایشان همین معنای دوم را اختیار کردند که( ندعوا) به معنای احضار است و به معنای دعوت و خواندن و ندا کردن و

مخاطب قرار دادن نیست که روز قیامت بخواهد ی منادی از طرف خدای تبارک و تعال خطاب کند.

 میفرمایند مراد «لیس کما یظن أنهم ینادون بأسماء أئمتهم یا امة ابراهیم(ع) یا امة محمد(ص)» به این علت که این خطاب و این
ندا با آن تفریع که در ذیل آیه شریفه وجود دارد (فَمن اوت كتَابه بِيمينه فَاولَئكَ يقْرءونَ كتَابهم )سازگاری ندارد. همین مقدار
هم فرمودند دیر اضافه بر این چیزی نفرمودند که چرا با این تفریع سازگاری ندارد؟ (فَمن اوت كتَابه بِيمينه) به این معناست که
کس که کتاب و نامه ی عمل او به دست راستش داده شود و ظاهر آیه این است. کس که نامه ی عملش به یمین او داده شود.
اگر اول خطاب کنند یا امة ابراهیم(ع) ، بعد در میان این امت ابراهیم(ع)  به بعض نامه ی اعمالشان به دست راستشان داده

شود، این تناسب ندارد.

تبیین دو مناقشه بر کلام علامه طباطبای(ره) از منظر مختار؛

به نظر مرسد بر نظریه علامه طباطبای(ره) دو مناقشه وارد م شود.

مناقشه اول:

تفریع آیه با معنای اول «ندعوا» سازگار بوده و اتفاقاً لطافت آیه به همین معناست؛عل ای حال ما نتوانستیم بفهمیم که چرا با
این تفریع سازگاری ندارد، بله به نظر ما با تفریع سازگاری دارد، یعن اگر ما( ندعوا) را به این معنا بیریم که ی ندای میآید
هتَابك وتا نفرماید که (فَم که باشد، بعد که خطاب آمد و همه در آنجا جمع شدند،  م میآید، حالا به هر نحو خطاب و خطاب

.(هينمبِي

نند؟ یعنویناً احضار میر، احضار خودش فرع بر دعوت است، اگر بخواهند همه را با امامشان احضار کنند، تبه عبارت دی
هر کس تویناً در پشت سر آن نب و امام خودش در قیامت تویناً قرار مییرد؟ قهراً قرار مییرد، جبراً قرار مییرد یا اینه نه؟
میویند هر کس که جزء امت ابراهیم(ع) است، حضرت ابراهیم(ع) هم مشخص است، در همان صف قرار مییرند، در همان

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71


بخش قرار مییرند، و اساساً لطافت آیه در همین است. 

لطافت آیه این است که در روز قیامت خطاب میآید «یا امة ابراهیم(ع)، یا امة محمد(ص)» آنجا انسان به وسیله اعمالش یا به
حسب اعتقاداتش، خودش هم میداند که آیا جزء این امت هست یا نیست؟ روایات که داریم که اگر کس مستطیع بشود و بتواند
حج برود اما نرود، «مات یهودیا أو نصرانیا»، این چنین شخص یهودی یا نصران مرده است، به این معناست که این شخص
در قیامت هم جزء امت پیامبر(ص) نخواهد بود و جزء امت عیس یا موس(ع) از دنیا میرود. پس چه اشال دارد ما بوئیم ندا
هينمبِي هتَابك وتا نمیآید و دعوت میشود، بعد از دعوت «محضرون»، همه احضار میشوند و بعد که احضار شدند حالا (فَم
فَاولَئكَ يقْرءونَ كتَابهم و يظْلَمونَ فَتيلاومن كانَ ف هذِه اعم فَهو ف اخرة اعم واضل سبِيلا) پس ما باید بر حسب ظاهر

آیه عمل کنیم که ی ندای است.

مناقشه دوم:

روایات ذیل آیه شریفه از تعبیر ندا و منادا استفاده کرده اند.در بعض از آن روایات که در ذیل این آیه شریفه وارد شده داریم که
«ینادون» در روایات وارد شده که در روز قیامت مردم ندا میشوند و منادا واقع میشوند که هر کدام را به ی عنوان خطاب

مکنند.

پس این معنای (ندعوا) بود که به استحضار رسید.

نتهی دوم: تبیین مفاد فراز «یوم»؛

آن طور که در جلسهی قبل بیان شد (یوم) یعن «اذکر یوماً» یعن خداوند متعال به پیامبر اکرم(ص) میفرمایند: یاد بیاور روز
قیامت را که (ندعوا کل اناسٍ)، هر گروه از مردم را (بامامهم) مخوانیم.

نتهی سوم: تبیین معنای فراز «اناس»؛

معنای کلمهی (اناس) طایفه ای از مردم است و این کلمه، غیر از کلمهی «ناس» است؛ چه اینکه «ناس» بر ی نفر هم اطلاق
میشود، اما (اُناس) عنوان گروه از مردم را دارد.

نتهی چهارم: بررس معنای فراز «بامامهم»، ضمن سه مطلب؛

البته در فراز (بامامهم) سه کلمه وجود دارد: «باء»، «امام» و ضمیر «هم» که به گروه و طائفهای از مردم بر مگردد؛ این به
سه مطلب فوق عنایت فرمایید.

مطلب اول: بررس کلمه امام ضمن سه محور؛

در مطلب اول بایست ابتدا موارد استعمال قرآن کلمهی امام بررس شود و سپس احتمالات که در کلمات مفسرین برای تطبیق
بر ما نحن فیه داده شده است بررس گردد لذا به این سه محور توجه کنید:

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71


محور اول: بررس موارد استعمال قرآن امام؛

مختلف ن در اینجا بحث مهم این است که این (بامامهم) به چه معناست؛ در پاسخ باید اذعان نمود که امام در قرآن در معانلی
استعمال شده است

استعمال اول: امام مامور اله برای هدایت؛

اولین مورد درباره حضرت ابراهیم(ع) است که خدا میفرماید: (قَال ان‌ِ جاعلُكَ للنَّاسِ اماما) 124 بقره که این امام در اینجا
یعن آن کس که به امر خدا هدایت مردم را عهده دار میشود، یا میفرماید (وجعلْنَاهم ائمةً يهدُونَ بِامرِنَا)، 73 انبیاء، ما اینها را به

عنوان ائمه قرار دادیم که اینها به امر ما مسئولیت هدایت مردم را به عهده گرفتند.

استعمال دوم: امام، به معنای پیشوای کفار؛

باز در قرآن نسبت به پیشوایان کفر هم اطلاق امام شده (فَقَاتلُوا ائمةَ الْفْرِ) این هم استعمال دوم بود.

استعمال سوم: امام، به معنای کتب آسمان؛

نسبت به خودِ تورات اطلاق امام شده، (ومن قَبله کتَاب موس إَماما ورحمه )احقاف12 که تورات را به عنوان امام مطرح کرده
(ع) امام باشد، قرآن هم میشود امام و انجیل هم میشود امام، زبور هم مکتاب موس نیم، وقتکه از این الغاء خصوصیت می

شود امام، تمام کتب آسمان عنوان امام را دارد، این اطلاق سوم کلمه امام بود.

استعمال چهارم: امام، به معنای لوح محفوظ؛

در آیات قرآن، لوح محفوظ را به عنوان امام قرار داده، فرموده است (و كل ش‌َء احصیناه ف امام مبِین) یس 12
این چهار اطلاق که درباره امام است.

محور دوم: بررس برخ از معان امام در کلمات مفسرین؛

هتَابك وتا نفَم هِماممنَاسٍ بِاا لواْ كنَدْع موحالا بحث این است که: آیا این امام در این آیه شریفه مراد امام به حق است؟ (ي
بِيمينه فَاولَئكَ يقْرءونَ كتَابهم) یا اینه این امام اعم است و هم امام حق را مییرد و هم امام باطل را. لن قبل از اینه ی از
این دو احتمال را اختیار کنیم. باید بررس نماییم که کدامی از احتمالات مطرح شده در کلمات مفسرین، بر ما نحن فیه قابل

تطبیق است؛ به نقدهای ذیل عنایت فرمایید.

احتمال اول: امام به معنای لوح محفوظ؛

ماما ف ناهیصحا ء‌َش لك همانطور که گفته شد، در آیات قرآن، لوح محفوظ را به عنوان امام قرار داده و فرموده است (و
مبِین) یس 12 از این رو، برخ ما نحن فیه را به لوح محفوظ برگرداندهاند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=124
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=73
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=12
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=46&a=12
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=12
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=12
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=12


مناقشه بر احتمال اول از منظر علامه طباطبای(ره):

لوح محفوظ ش واحدی است که منادا نمشود، ول امام، متعدد بوده و منادا مشود، مؤید این نظر فراز ندعوا است؛
قطعاً اینجا مراد از امام لوح محفوظ نیست وقت م فرماید: (يوم نَدْعواْ كل انَاسٍ بِامامهِم) نمیتوانیم امام را به معنای لوح
محفوظ بیریم. این نظر را مرحوم علامه طباطبای(ره) بیان فرموده و تعلیل آوردند که لوح محفوظ ی شء واحد است در
حال که در این آیه اضافه ی به ضمیر دارد (بامامهم) یعن امام متعدّد م شود، این گروه ی امام دارند و آن گروه ی امام

دارند. اگر مراد لوح محفوظ باشد، لوح محفوظ ی شء واحد است.

تایید نظر علامه طباطبای(ره) از منظرر مختار؛

به نظر مختار این نقد، فرمایش متین و استدلال محم است، مؤید این استدلال این است که این با( ندعوا) اصلا سازگاری
ندارد، چرا که روز قیامت، امام باید ی چیزی باشد که منادا واقع شود، لوح محفوظ ک میتواند منادا واقع شود. در لوح

محفوظ همه چیز ثبت است، اما لوح محفوظ که نمیتواند منادا واقع شود، لذا این احتمال منتف است.

احتمال دوم از منظر اهل سنت: امام به معنای کتب آسمان است؛
احتمال دیر که بوئیم مراد از امام کتاب و کتب آسمان باشد که در تفاسیر اهل سنت هم آمده که مثلا خطاب میآید «یا اهل

القرآن، یا اهل التورات، یا اهل الانجیل» بوئیم مراد از امام در اینجا خود کتب آسمان باشد،

مناقشه بر احتمال دوم از منظر مختار: امام بدین معنا نمتواند مورد ندا واقع شود؛
که در این صورت، کتاب آسمان هم در اینجا نمیتواند مراد از کلمهی امام باشد. (يوم نَدْعواْ كل انَاسٍ بِامامهِم) البته این مطلب
در کلمات مرحوم علامه طباطبای(ره) نیامده و وجهش همان است که عرض کردیم، امام باید ی چیزی باشد که همراه با
(اُناس) در دایره نداء قرار بیرد، مثل اینه میوئیم ما این جمع را با رئیسشان دعوت کردیم، باید متعلّق برای دعوت قرار بیرد.

 حال اگر قرآن، متعلق برای دعوت قرار بیرد، چه معنای دارد؟ یا اگر تورات متعلّق برای دعوت قرار بیرد، چه معنای دارد؟
ی وقت است که مثلا خدای تبارک و تعال روز قیامت میخواهد در هر قوم با همان کتاب حم کند ول اینطور نیست! این
مربوط به این عالم دنیاست که ما میوئیم ائمه ما قدرت دارند که در بین اهل انجیل با انجیلشان و اهل تورات با توراتشان، حم
کنند، اما در قیامت اینطور نیست که بوئیم مسیحیها بیایند و انجیل هم بیاوریم ببینیم آیا طبق انجیل عمل کرده‌اند یا نه؟ پس
همین که نمیتواند منادا واقع شود و همین که این کتب میزان برای قضا در روز قیامت نیست! لذا این هم در اینجا احتمالش

بسیار بعید است.

احتمال سوم:

امام به معنای نامه عمل است؛احتمال دیر اینه ی از معان امام، نامه ی عمل است، یعن امام به معنای کتاب عمل است نه
تنامه ی عملشان، به هر ام 28 جاثیه، این کتاب در اینجا یعن (اتَابِهک َلا تُدْع ةما لک) ه در قرآن داردکما این .کتاب آسمان

نامه ی اعمالشان داده میشود

مناقشه بر احتمال سوم از منظر علامه طباطبای(ره): چنین احتمال با ظاهر آیه منافات دارد؛
ظهور در فرد دارد؛ آن وقت اگر قسمت اول آیه را گفتیم مرحوم علامه طباطبای(ره) فرمودند که تفریع (فمن اوت کتابه) 

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=45&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71


(بِامامهِم) یعن «بتابهم»، یعن امام را به قرینه (کل امة تُدْع الَ کتَابِها)، کتاب گرفتیم، کتاب قوم میشود، در حال که آیه
میفرماید (فمن اوت کتابه) یعن مربوط به فرد است.

نقض و ابرام نظریهی علامه طباطبای(ره) از منظر مختار؛

به نظر مختار فرمایش علامه طباطبای(ره): در ی صورت صحیح و در صورت دیر باطل است چه اینه:

اگر بوییم در روز قیامت علاوه بر اینه فرد، ی کتاب دارد، خودِ امت هم ی کتاب و نامهی عمل خاص دارد؛ مثلا بوییم
برخورد و عمل بن اسرائیل با حضرت موس(ع) مربوط به جمع است، اگر این را بپذیریم که در روز قیامت دو نامه ی عمل
است، ی نامه ی عمل برای شخص است و دیری برای جمع است. مثل اینه در باب اجل میوئیم اجل شخص داریم و اجل

امت داریم! «لل قوم اجل» اگر این را قائل شدیم، فرمایش مرحوم علامه(ره) درست است؛

:ول
(کل امة تدع إل کتابها) یعن کتاب آن امت به نحو کل فردٍ فردٍ، نه اینه خود امت هم ی کتاب غیر از اگر گفتیم این 

اشخاص داشته باشند، آن وقت دیر این اشال که اینجا فرمودند نمیآید،

ول عل ای حال این هم ی احتمال خیل بعیدی است (يوم نَدْعواْ كل انَاسٍ بِامامهِم) یعن بوئیم مردم به سوی کتاب
اعمالشان دعوت مشوند، لذا این احتمال هم منتف است.

احتمال چهارم:

امام به معنای امهات استبرخ امام را جمع «اُم» قرار دادند و گفتند امام جمع اُم است، مثل خفاف و خُف! آن وقت معن آیه
این م شود: «یوم ندعوا کل اناس بامهاتهم». از دلایل که این عده آوردهاند اینه «و أن لا یفتضح اولاد الزنا».

مناقشه بر احتمال چهارم: در آیه شریفه امام به معنای امهات یعن جمع کلمه ام باشد؛
اینها هر کدام تلّف اندر تلّف است، این حرف یعن چه که برای اینه اولاد زنا مفتضح نشود پس به امهاتشان خوانده مشوند؟
ما حالا میخواهیم بیان کنیم اهل کفر مشخص مشوند، کفار چه کسان هستند و فساق کدامند؟ اصلا در آنجا جای تمییز این
اشخاص از یدیر است، اینها ی استحسانها و تفسیر به رأی های عجیب است که شده است، لذا زمخشری در تفسیر

«کشاف» مگوید: «ومن بدع التفاسیر» یعن بدعت در تفسیر است پس این احتمال هم در اینجا کنار میرود.

احتمال پنجم: امام به معنای مطلق است چه حق باشد چه باطل؛
در میان احتمالات این دو احتمال باق میماند که یا باید بوئیم مراد از امام، امام حق است یعن آن کس که به امر خدا امام
برای مردم است، آن وقت منحصر مشود در پیامبر(ص) و ائمه(ع) و ...، یا ی مقدار توسعه بدهیم و بوئیم امام اعم است،

اعم از امام حق و امام کفر.

تایید احتمال پنجم از منظر علامه طباطبای(ره) به دو قرینه؛

مرحوم علامه طباطبای(ره) میفرمایند به دو قرینه، م توان این مطلب را اثبات نمود:

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=45&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=45&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71


قرینهی اول: 

استعمال مطلق کلمه امام؛قرینهی اول که این امام مطلق است؛ پس ما نباید بوئیم خصوص امام حق، مراد است.

قرینهی دوم:

لضاو معا ةرخا ف وفَه معا ذِهه انَ فك نمفرماید: (و ذیل آیه و آیه بعد؛بعد میفرمایند از ذیل همین آیه و آیه بعد که م
سبِيلا) چه فهمیده م شود؟ اینه «من اتخذه الناس اماماً واقتدوا به لا من اجتباه اله من امامه و نسبه للهدایةبأمره» یعن مراد
(يوم نَدْعواْ كل انَاسٍ خصوص آن کس نیست که خدا او را برای امامت مردم، انتخاب کرده است، بله مراد از امام در 

بِامامهِم) اعم است.

محور سوم: 

بررس لغوی کلمه امام از منظر فخر رازی: منظور از امام، مطلق پیشواست؛فخر رازی در تفسیرش میوید: «الامام ف اللغة کل
من ائتم به قوم»، هر قوم که به هر کس اقتدا میند و او را پیشوای خودش قرار میدهد، «کانوا عل هدی او ضلالة، فالنب امام
امته و الخلیفة امام رعیته و القرآن امام المسلمین»، حالا باز اینجا رفته روی کتب آسمان. مراد از امام آن کس است که مقتدا،
پیشوا و رهبر واقع میشود حالا یا رهبر به حق، امام حق یا امام کفر، یا امام هدایت یا امام ضلالت. فرعون را شامل میشود،
نمرود را شامل میشود، تمام شیاطین را شامل میشود، از آن طرف آنهای که پیرو انبیاء و ائمه ی طاهرین(ع) هستند را هم شامل
میشود. آن وقت آیه ی حقیقت را میخواهد بیان کند و آن این است که این روایات هم که داریم «الناس یحشرون مع ما احبوه»
یا «الانسان یحشر مع من احبه» بالأخره انسان در دنیا پیرو ی امام بوده، اعم از باطل و به حق. در قیامت هم باید همین بروز

کند! باید تجلّ پیدا کند و تجلیاش این است که هر گروه همراه با امامشان باشند.

مطلب دوم:

تبیین احتمالات در معنای «باء» در کلمه «بامامهم»؛ حالا در مورد «باء» در (بامامهم) چند احتمال داده شده است که عبارتند
از:

«معیت»: «باء» را در اینجا به معنای معیت بیریم، یعن هر گروه «مع امامهم»؛. اگر به معنای معیـت گرفتیم معنایش مشود
«ندعوا کل اناسٍ مختلطین بامامهم أی یدعون و امامهم فیهم»

«آلت»: باء را این احتمال داده شده که به معنای آلت تلق شود
«تبعیت»: یا «باء» را «باء» تبعیت معنا کنیم و بوئیم «ندعوا کل اناسٍ بتبع امامهم»، یعن تمام مردم «تبعاً لامامهم» مثل این

،«مبِاس وکعروایت که «اَد
«استعانت»: حالا «باء» را استعانت نیز متوان بیریم؛

این هم احتمالات است که در باء هست اما هر معنای بخواهد باشد به این معناست که گروه با امامشان هستند، یا مختلطین و یا
اینه امام در جلو قرار دارد و این گروه هم به تبع او پشت سرش قرار مییرند.

مطلب سوم: 

بررس مرجع ضمیر «هم» در امامهم؛ضمیر (بامامهم)، منظور امام آن گروه و طایفهای از مردم است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=72
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=72
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71


تبیین نتیجه‌ی نهای، بر گرفته از نات تفسیری آیه 71 اسراء؛

) مراد از امام مطلق پیشواست، چه حق و چه باطل و خصوص امام هِماممنَاسٍ بِاا لواْ كنَدْع موته که(يپس رسیدیم به این ن
حق در اینجا مراد نیست و روز قیامت روز تجلّ چنین معنای است.

جلسه آت: بررس تاویلات آیه شریفه؛

حالا که این مقدار جزئیات آیه اجمالا روشن شد بعد روایات داریم، چند تا روایت در «اصول کاف» در ذیل این آیه است، در
تفسیر «عیاش» هم چند روایت دیر هست که تمام این روایات را در این تفسیر «کنز الدقائق» تالیف «میرزا محمد مشهدی»
ه این روایات را سنداً و دلالتاً بررساست، همه ی روایات را آوردند، جلسهی بعد ان شاء ال که واقعاً تفسیر بسیار خوب

مینیم.

.رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=71

