
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۸ دی ۱۳۹۰

مهدويت در قرآن
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

یادآوری: 

بررس اجمال فرازهای آیات 2تا 7 سوره اسراء؛
از آیات شریفه ای که ارتباط دارد و یا در روایات تطبیق شده و یا اشاره شده به قضیه در بحث گذشته عرض کردیم که ی
نبدًى له لْنَاهعجو تَابْال وسنَا مآتَيسوره مبارکه اسراء است (و امام زمان(عج) و اصحاب آن حضرت، این آیات اولیه
اسرائيل الا تَتَّخذُوا من دون وكيلا (٢) ذُرِيةَ من حملْنَا مع نُوح انَّه كانَ عبدًا شَورا (٣) وقَضينَا الَ بن إسرائيل ف الْتَابِ
لالوا خاسسٍ شَدِيدٍ فَجاب ولا لَنَا اادبع ملَيثْنَا ععا بمولاهدُ اعو اءذَا جا (٤) فَابِيرا كلُوع لُنلَتَعو نتَيرضِ مالأر دُنَّ فلَتُفْس
نْتُمسحا نْتُمسحنْ اا (٦) ايرنَف ثَركا ملْنَاكعجو يننبالٍ وومبِا منَاكدَدماو هِملَيةَ عرْال مَنَا لددر ولا (٥) ثُمفْعدًا معانَ وكارِ والدِّي
لأنْفُسم وانْ اساتُم فَلَها فَاذَا جاء وعدُ الآخرة ليسوءوا ۇجوهم وليدْخُلُوا الْمسجِدَ كما دخَلُوه اول مرة وليتَبِروا ما علَوا تَتْبِيرا).

پس مجموع این آیات را باید مورد توجه قرار داد. لن اجمالش این است که خدای تبارک و تعال میفرماید: ما خبر دادیم به نحو
خبر قطع در تورات به بن اسرائیل، که شما دو بار در زمین فساد م کنید، در همین فلسطین، در بیت المقدس، و طغیان
بزرگ مینید که در جلسه ی گذشته عرض کردیم این فساد و طغیانشان حالا تطبیق شده در روایات در تاریخ هم آمده به قتل

انبیاء(ع) و سف دماء و تمام آنچه که مظهر فساد است.

بررس فراز «فَجاسوا خلال الدِّيارِ وكانَ وعدًا مفْعولا»؛

) ما ی عبادی را بعد خداوند متعال میفرماید: هر بار هم که فسادی را شما انجام بدهید (بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ
که اینها بأس شدید دارند، شدّت و قوت و اصحاب بأس شدید هستند، جن شدیدی را با شما مینند که اینها را به سوی شما
میفرستیم و اینها (فَجاسوا خلال الدِّيارِ وكانَ وعدًا مفْعولا) که روشن است که این (فَجاسوا) یعن حتّ اینقدر جستجو مینند
که شما را از هر جای پیدا مینند و به قتل میرسانند. (جاسوا) را «الجوس و الجوسان التردد خلال الدیار»، میردند، تردد
مینند ببینند از شما بن اسرائیل کس را پیدا مینند یا نه؟ (خلال) هم به معنای «انفراج بین شیئین» است، اگر بین دو چیز

خودتان را مخف کرده باشید پیدا مینند و شما را به قتل میرسانند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


بررس فراز «ثُم رددنَا لَم الْرةَ علَيهِم»؛

خداوند متعال در آیه بعد فرموده است: (ثُم رددنَا لَم الْرةَ علَيهِم) یعن ی بار شما فساد مینید که گروه میآیند شما را از
ه بخت النصر که حاکم بابل بود آمد و اینها را از بین برد و هیچ کس از اینها را باقبین میبرند که غالباً تطبیق کردند بر این
نذاشت، ی مقدار از مردهای ضعیف و بیمار و زنها و بچه ها را همراه خودش برد، بعد (ثُم رددنَا لَم الْرةَ علَيهِم) در این
فراز (الْرةَ) به معنای دولت است که م فرماید: دو مرتبه دولت را به شما برمیردانیم (وامدَدنَاكم بِاموالٍ وبنين) تطبیق کردند
که ی پادشاه از فُرس (کوروش یا هر کس دیر) آمد و بخت النصر را از بین برد و از آن گروه بن اسرائیل زن را به ازدواج
خودش درآورد و آن زن تقاضا کرد که ما را به بیت المقدس برگرداند و دو مرتبه به بیت المقدس برگرداند و آنجا دو مرتبه نشو

و نما کردند و اموال زیادی پیدا کردند و عده شان زیاد شد (وجعلْنَاكم اكثَر نَفيرا).

بررس فراز «انْ احسنتُم احسنتُم نفُسم وانْ اساتُم فَلَها» در ضمن دو نته؛

خداوند متعال بعد میفرماید: (انْ احسنتُم احسنتُم نفُسم وانْ اساتُم فَلَها) که در این باره دو نته وجود دارد:

نته اول:

پیرامون جایاه ادب «لام» در «لانفسم» و «فلها»؛
اینجا ی بحث در تفاسیر واقع شده که این «لام» در (لأنفسم) و (فَلَها) آیا به معنای اختصاص(نفع و ضرر) است و یا به

معنای استحقاق است؟ چه اینکه:

لام اختصاص:

اگر کار خوب بنید برای خودتان است و اگر کار بد کنید هم برای خودتان است. و این «لام» در «فَلَها» به معنای «علیها»
است یعن به ضرر خودتان؟ یا به معنای «إل» است که تعدی شده یعن (إلیها) پس این «لام» دلالت بر اختصاص دارد، که

مرحوم علامه طباطبای(ره) راجع به این «لام» فرمودند دلالت بر اختصاص دارد؛

لام استحقاق: 

و بعض هم گفتند این «لام» در (لأنفسم) و (فَلَها) به معنای استحقاق است، یعن «لام استحقاق» است.

نته دوم:

استفاده ی قانون و سنت اله از منظر علامه طباطبای(ره)؛
البته علامه(ره) ی نته ی لطیف دیری در مورد این فراز دارند و میفرمایند: در اینجا خدای تبارک و تعال ی قانون را به
عنوان سنّت اله از خودش بیان میند و آن سنّت اله این است که «اثر العمل یعود إل العامل» حالا این عمل خوب باشد یا

بد، اثر عمل به انسان برمیردد! (انْ احسنتُم احسنتُم نفُسم وانْ اساتُم فَلَها) که حالا این جزئیاتش ارتباط به این بحث ندارد.

« موهوا ۇجوءسيل ةرخدُ اعو اءذَا جفراز «فَا بررس

خداوند متعال در ادامه آیه مفرماید: (فَاذَا جاء وعدُ اخرة) وقت وعده دوم میآید که شما باز فساد مینید و دو مرتبه طغیان

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7


مینید و افراد را میشید، انبیاء(ع) را میشید (ليسوءوا ۇجوهم) یعن (بعثْنَا علَيم عبادا)، ما دو مرتبه گروه را مبعوث
مینیم تا شما و وجوه شما را خوار و ذلیل کنند (وليدْخُلُوا الْمسجِدَ) یعن به قهر و غلبه داخل در مسجد الاقص شوند (كما

دخَلُوه اول مرة) این اجمال این آیات است.
 

بررس چند مطلب مهم در دلالت آیه در فراز «بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ»؛

خدای تبارک و تعال در تورات، إخبار فرموده بن اسرائیل دو بار فساد مینند و بعد از هر فسادی هم خداوند گروه را مبعوث
میند که اینها را نابود کند و از بین ببرد. حال در این زمینه دو مطلب وجود دارد:

مطلب اول: حال آیا این عبادی که خدا مبعوث میند در این آیه ی شریفه حتماً باید مردان صالح و مؤمن باشد؟ اینه میفرماید
خدای تبارک و تعال همان عباد واقع وئیم این عباد یعنحتماً باید مؤمنین باشند و ب ،(ٍسٍ شَدِيداب ولا لَنَا اادبع ملَيثْنَا ععب)
که این با آنچه واقع شده سازگاری ندارد. افرادی که آمده‌اند اینها را از بین بردند و نابود کردند مثل بخت النصر یا آن حاکم

فُرس (کوروش) اینطور نبوده که مصداق برای عباد واقع یا مؤمنین واقع باشد.

تبیین نظر علامه طباطبای(ره) درباره مطلب اول؛

علامه(ره) در این زمینه میفرمایند: اینجا لزوم ندارد که ما عباد را حتماً به معنای مؤمن بیریم  و بوئیم بندگان مؤمن را خدا
مبعوث میند تا اینها را از بین ببرد، نه! حتّ اگر کفاری را خداوند مبعوث کند به طوری که آنها اراده کنند تا اینها را از بین

ببرند، این هم باز اشال ندارد و ایشان همین را م پذیرد. این ی نته است که این عباد در اینجا باید چه باشد؟

مطلب دوم:

آیا جمع دوم همان جمع اول است که فساد اول را دفع کردند؟
این است که آیا این مرتبه ی دوم که اینها فساد کردند و ی گروه را خدا باز برای از بین بردن اینها مبعوث میند، این گروه

دوم همان گروه اول اند؟

تبیین نظر علامه طباطبای(ره) درباره مطلب دوم؛

که باز مرحوم علامه(ره) درباره این شبهه میخواهند بفرمایند: گروه دوم همان گروه اول هستند، زیرا سیاق آیه از اینه میفرماید
) این را مفهماند، یعن این گروه دوم هم داخل در مسجد الاقص میشوند و با قهر و ةرم لوا خَلُوها دمجِدَ كسدْخُلُوا الْميلو)

غلبه داخل مشوند، همانطوری که در بار اول داخل شدند.

مناقشه بر نظریات علامه طباطبای(ره) از منظر مختار؛

به نظر مختار، هر دو مطلب که علامه(ره) فرمودند ی مقداری قابل تأمل است:

مناقشه بر مطلب اول: 

بیان علامه(ره) با ظاهر آیه که مردان با ارادهی معنوی قوی هستند و با تعبیر «عبادا لنا» آمده، منافات دارد!

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7


این بیان که بوئیم این عباد میتواند کفار باشند! با ظاهر آیه که فرمود: (عباداً لنا) مخصوصاً با تعبیر (لنا) که در آیه آمده،
منافات دارد چه ظاهر آیه (بعثنا علیم عباداً لنا أول بأس شدید) این است که باید مردان باشند که اراده ی معنوی قوی دارند،

ظهور در این معنا دارد. حالا در تاریخ چه بوده و چه اتفاق افتاده اینها را درست نمیتوانیم بیان کنیم. 

شما وقت کتب تفسیری در این آیات شریفه را ببینید احتمالات فراوان داده شده، اینقدر احتمال داده شده که در آخر میویند
ما نمیتوانیم مشخص کنیم که کدام ی از این احتمالات درست است؟ فساد اول چه بوده؟ آن گروه که آمده‌اند با فساد اول
برخورد کردند چه کسان بودند؟ احتمالات خیل زیاد است و نمیشود روشن گفت که حتماً مراد همین است، لذا بعضیهایشان
میویند ما فقط میتوانیم بوئیم دو فساد خیل بزرگ، (لتفسدنّ ف الأرض مرتین) که این افساد نه اینه ی گناه کردند یا کار
زشت انجام دادند، نه مجموع سرزمین فلسطین اینها فساد میردند، همه را فساد گرفته بوده و خدا میفرماید ما گروه را
فرستادیم که اینها را نابود کردند و از بین بردند، ظهور در این دارد که میویند همین مقدار ما از آیه میتوانیم بفهمیم، ول اینه

چه کسان بودند نمیشود روشن و به نحو قطع گفت؟

 احتمالات فراوان است که در بحث گذشته عرض کردیم، آن چند احتمال را که بیان کردیم اگر کتب اهل سنت مخصوصاً
تفسیر «روح المعان» آلوس را ببینید احتمالات بیشتری در آنجا ذکر کرده. پس اولا ظاهر آیه این است که خدا افرادی که مرتبط
با خدا هستند را میفرستد، افرادی که با خودش مرتبط هستند را برای مقابله با ظلم میفرستد. اما مرحوم علامه(ره) میفرماید:
مانع ندارد که ما بوئیم این مبعوثین بیایند افراد را بشند، خانه هایشان را خراب و ویران کنند، حتّ مسجد را از بین بردند در
همان دفعه ی اول. ایشان میفرماید باز مانع ندارد و اینها از طرف خدا مبعوث هستند! بعض از اهل سنت هم مثل فخررازی هم
گفتند این (بعثنا) یعن خدا میفرماید ما ی گروه دیری که میخواهند اینها را از بین ببرند، ما اجازه میدهیم این کار انجام شود،
«خلّینا بینهم و بین بن اسرائیل» ما مانع را برداشتیم که اینها بیایند بن اسرائیل را از بین ببرند (بعثنا) را به این معنا ذکر کردند،

ظاهر آیه شریفه این است که (بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ)، این  نم شود شامل کفار بشود

مناقشه بر مطلب دوم: 

ملازمه ای بین جمع اول و دوم وجود ندارد!
و همین نته ی دوم که بوئیم گروه دوم هم همین گروه اول بودند وجه ندارد، حالا همانطوری که گروه اول داخل مسجد شدند
گروه دو هم داخل در مسجد میشوند، پس اینها همانها هستند! این ملازمهای وجود ندارد، خدای تبارک و تعال میفرماید اینقدر
این گروه دوم غلبه کردند که «عن قهرٍ» داخل در مسجد شدند هم در بار اول این کار را کردند، و هم گروه دوم این کار را انجام

دادند.

بررس سه مطلب مهم پیرامون آیه از منظر مختار؛

حالا این آیات را در ارتباط با بحث خودمان باید چند مطلب را بیان و ررس کنیم که عبارتند از:

بررس مطلب اول:

آیات شریفه در مقام بیان قضایای قبل از اسلام است یا بعد از اسلام؟
آیا این آیات شریفه میخواهد ی قضایای را که در بن اسرائیل که اتفاق افتاده، و خدای تبارک و تعال آنها را برای ما حایت
میند، بیان نماید؟ یا اینه همانطوری که بعض از مفسرین مثل سید قطب در «ف ظلال القرآن» میخواهند بویند که بعض از
این قضایا بعد از اسلام اتفاق میافتد! گفتند بن اسرائیل بعد از اسلام ی مرتبه مسلمانها آنها را از بین بردند و بار دیر شوکت

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


پیدا مینند و بار دوم هنوز باق مانده!

تبیین نظر مختار پیرامون مطلب اول:

آیات حایت از قضایای قبل از اسلام دارد و هیچ ارتباط به زمان ما ندارد؛
میخواهیم عرض کنیم این هم خلاف ظاهر آیات است، آیات هیچ ارتباط به بعد از اسلام و زمان ما و این قضایای زمان ما و
این قضایای که امروز دولت غاصب اسرائیل در سرزمین فلسطین دارد ندارد، ولو اینه الآن قضایای هم اتفاق میافتد! این

اصلا ارتباط ندارد. آیات حایت میند از دو تا قضیهای که قبل از اسلام اتفاق افتاده و اصلا به دوران اسلام ارتباط ندارد.

مطلب دوم:

آیا خداوند متعال در این آیات، در مقام بیان سنت از سنن اله است؟
حالا که این مطلب روشن شد اینجا اولین نته این استه در بحث گذشته همین را گفتیم که خدا این را حایت میند، آیا خدای
تبارک و تعال دارد ی سنّت از سنن خودش را بیان میند که از اینجا بحث ارتباط به قضیه ی مهدویت و آخر الزمان پیدا
میند، میتوانیم این را از آیه شریفه استظهار کنیم. خدا میفرماید اگر قوم فساد کنند، طغیان کنند، سرکش کنند، ما گروه را

مبعوث مینیم برای اینه آنها را از بین ببریم.

تبیین نظر مختار پیرامون مطلب دوم به دو بیان؛

این سئوال را به دو بیان متوان پاسخ داد که عبارتست از:

بیان اول:

آیات به نحو کل سنن اله را مطرح مکنند و اختصاص به بن اسرائیل ندارد، بله در هر زمان، فساد واقع شود سنت اله نیز
جاری مشود به خصوص در آخر الزمان؛

ما میخواهیم از آیه این استفاده را بنیم. این اختصاص به بن اسرائیل ندارد؛ خدا میفرماید راجع به بن اسرائیل دو بار فساد و
طغیان و قتل و غارت انجام دادند، در هر دو بار ما جواب اینها را دادیم، ما از اینها انتقام گرفتیم، این اختصاص به آن زمان

ندارد. 

به دیر عبارت، اگر در ی زمان در زمین فساد زیاد شد، حالا اینجا (لتفسدنّ ف الأرض) فقط در زمین فلسطین است و به
طریق اول اگر در مجموعه ی زمین، گروه بخواهند فساد کنند این سنّت خداست که ی گروه را برای مقابله با آنها مبعوث
میند، یعن نمیشود این فساد تا قیامت ادامه پیدا کند، نمیشود این فساد همینطور ادامه پیدا کند تا نفخ صور دمیده شود و
مسئله ی قیامت بخواهد برپا شود، همین جا ی گروه باید بیایند و اینها را از بین ببرند ما این را از آیه شریفه به خوب استفاده
مینیم، لازم نیست که بیائیم آیه را بشانیم به بعد از اسلام و با تلّف و تمحل این را با زمان معاصر خودمان مرتبط کنیم،
بعض از مفسرین گفتند ی بار فساد کردند گروه آنها را از بین بردند و حالا فساد دومشان شده و هنوز کس آنها را از بین
نبرده، مثلا بوئیم این صهیونیسم که الآن فساد میند هنوز باید صبر کنیم تا آن گروه که آخر الزمان باید بیایند اینها را از بین
ببرند، نیاز به این تلّفات نیست، ما سنّت از سنن اله را از این آیه شریفه بیرون میآوریم و آن این است که فساد ف الأرض که
آن موقع فلسطین بوده، در مقابلش (بعثنا علیم عباداً لنا اول بأس شدید) پس ما حالا کلیاش را که به دست میآوریم میوئیم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


اگر آن روایات که داریم «یملؤ اله الأرض قسطاً و عدلا بعد ما ملئت ظلماً و جورا» باز از همین به دست میآید به ی معنا،
وقت ما آمدیم سنّت از سنن خدا را از این آیه به دست آوردیم میوئیم، الآن اکثریت حومتهای روی زمین مشغول فساد کردن
هستند، ی حومت هست که اسلام واقع است، چند تا حومت هم هست که اسمش اسلام است و بقیه ی حومتها هم که
از اول مخالف دین بودند و هستند، غیر از این ی حومت، بقیه مشغول فسادند، زمین را الآن فساد مییرد، وقت حومتها

فاسد باشد مردم به سمت عقیده، اخلاق و عمل فاسد سیر مکنند.

حالا میوئیم اگر این چنین شد این قتل و غارتهای که الآن وجود دارد بالأخره باید ی گروه بیایند اینها را از بین ببرند، این
بوده ول (م عباداً لنابعثنا علی) اسرائیل فساد واقع شده مثل بن قوم در ی جای وئیم خدا یسنّت خداست. نمیشود ب
جای دیر فساد شدیدتر باشد و آن کار را نند! در فعل خدا معنا ندارد، فعل ما انسانها هست، ول اگر آنجا مقتضای حمت
اله این بوده که بعد از فساد بن اسرائیل، گروه بیایند اینها را از بین ببرند هر جای تا قیامت اگر ی فساد وسیعتری باشد به
طریق اول باید گروه آن را از بین ببرند، آن وقت آن گروه کیست؟ مصداقش را روایات ما و آنها بیان مینند، فقط آیه به نحو

کلّ این سنّت اله را به دست ما مدهد.

بیان دوم: مهدویت، قضیه خارجیه نیست، بله سنت از سنن حتم اله است؛
سنّت ه باید بیاوریم تحت پوشش یه مطرح کنیم، بلقضیه ی خارجی ت را به عنوان یر ما نباید قضیه ی مهدویبه عبارت دی
از سنتهای اله، تحت پوشش ی از اسماء اله، شما میوئید خدای تبارک و تعال عادل است، باید این اسم خدا یعن عدالت
در این عالم محقّق شود و این به برکت حضرت مهدی(عج) و یاران آن حضرت است، سنّت خدا این است که گروه فاسدی که
مفسد هستند باید از بین بروند که طبق این آیه است، این به برکت آن حضرت(عج) و یارانش از بین میرود، ما سنّت خدا را

درست کنیم و قضیه ی مهدویت را تحت پوشش ی از سنتهای اله قرار بدهیم، این خود آیه.

مطلب سوم:

بررس دو روایت وارده در ذیل آیه شریفه؛

بررس روایت اول:

روایت صالح بن سهل از امام صادق(ع)؛
اما در جلسه گذشته عرض کردم در ذیل این آیه شریفه ی روایت هم وارد شده که مرحوم محمد بن مسعود عیاش(ره) در
تفسیر «عیاش» این روایت را در ذیل این آیه ی شریفه در جلد دو صفحه 304 ذکر کرده است. و یا مرحوم بحران(ره) در
«البرهان ف تفسیر القرآن» آورده و همچنین در کتب دیر هم مثل مرحوم فیض کاشان(ره) در تفسیر «صاف» این روایت را
آورده است. سند این روایت عبارت است از: «عن صالح بن سهل عن اب عبداله(ع)» صالح بن سهل را ابن غضائری میوید:
«کوف غال کذاب وضاع للحدیث» و حساب تضعیفش میند، حالا غلوهای که ابن غضائری میوید آیا مورد قبول هست یا

خیر؟ آن هم بحث است که در جای خودش در رجال مطرح است.

 «صالح بن سهل» میوید: امام صادق(ع) فرمود: (و قضینا إل بن اسرائیل ف التاب لتفسدن ف الأرض مرتین) یعن «قتل
عل و طعن الحسن» البته مرحوم علامه طباطبای(ره) نیز، این روایت را در بحث روای این آیات ذکر کردند، (و لتعلن علواً
کبیرا) شما علو کبیر پیدا مینید علو کبیر را تطبیق کردند بر قتل امام حسین(ع)، (فإذا جاء وعد أولاهما) این «جاء نصر دم
را میفرماید این «عباداً لنا قوم (م عباداً لنابعثنا علی) الحسین» تطبیق بر این کردند «أی إذا جاء نصر دم الحسین(ع)» و فراز
یبعثهم اله قبل خروج القائم(ع) لا یدعون وِتراً لآل محمد(ص) إلا حرقوه» این عباد را امام صادق(ع) بر حسب این روایت تطبیق
ند «لا یدعون وتراً لآل محمد» عرب آن خونت(عج)، خداوند اینها را مبعوث میکه قبل از خروج حضرت حج فرموده بر قوم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


که از او انتقام گرفته نشده را «وِتر» میوید. چه در زیارت امام حسین(ع) میخوانیم «السلام علی یا ثار اله وابن ثاره والوتر
الموتور» و وِتر، ی از اسام امام حسین(ع) است، چون خون است که انتقامش گرفته نشده! پس وِتر به این معناست.

به هر حال در این روایت میوید: قوم میآیند که اینها «لا یدعون وتراً لآل محمد(ص)»، از آل محمد(ص) آن خون که انتقامش
گرفته نشده را رها نمینند «الا حرقوه» البته در بعض از روایات «أخذوه» دارد که این تعبیر مناسبتر است، یعن انتقام را

.(و کان وعداً مفعولا) یرندمی

 بعد (ثُم رددنَا لَم الْرةَ علَيهِم وامدَدنَاكم بِاموالٍ وبنين وجعلْنَاكم اكثَر نَفيراً) این (الرة) را تطبیق کردند بر «خروج الحسین
ند «فه(ع) رجعت میحضرت ابا عبدال گردند، یعنة» که در آخر الزمان امام حسین(ع) در زمان رجعت باز مرال ف
من اصحابه الذین قتلوا معه»، با هفتاد نفر از افرادی که با آن حضرت(ع) کشته شدند، تا آخر این روایت که وقت سبعین رجلا
حضرت امام حسین(ع) رجعت میند، بعد حضرت حجت(عج) ظهور مینند و بعد حضرت حجت(عج) از دنیا میروند، در
همین روایت دارد آن کس که حضرت حجت(عج) را غسل میدهد و تفین میند، امام حسین(ع) است و دارد «و لا یل الوصیة
إلا الوص» امور وص را فقط وص باید عهده دار باشد! بعد در روایت دارد اینقدر امام حسین(ع) عمر میند «ثم یملهم
الحسین(ع) حت یقع حاجباه عل عینیه» اینقدر حضرت سید الشهداء(ع) پیر میشود که ابروهایش بر دو چشم مبارکش قرار

مگیرد.

تبیین نظر مختار: 

روایات وارده در این زمینه، تطبیق نیستند، بله صرفاً تنظیریاند؛
راجع به این روایت این نته را عرض کنم که ی بحث در این روایات که در مورد آیات وارد شده هست و آن این است که:

گاه اوقات ی روایت میآید و آیه را معنا میند و گاه ی روایت میوید این مصداق برای این آیه است؛
اما:

گاه اوقات ی روایت میخواهد بوید همان نحوی که در زمان گذشته اتفاق افتاده در آینده هم اتفاق میافتد و این آیات به این
معنا که حالا میوئیم، نمیخواهد بوید از اول این «لتفسدنّ ف الأرض مرتین قتل عل و طعن الحسن» بوده! 

ه میخواهند بفرمایند نظیر آنچه که پیامبر(ص) ما فرمود قضایای بندر این روایت امام صادق(ع) این چنین نفرموده است بل
اسرائیل در امت من اتفاق میافتد، «سترکب هذه الامة» آنچه که در بن اسرائیل اتفاق افتاده، یعن امت او را انجام میدهند،
بوییم این هم نظیر آن است، یعن بعض از روایات به عنوان تنظیر است، یعن نظیر آن حادثه این حادثه است، نظیر آن قتل
این قتل است، در بن اسرائیل انبیاء(ع) را کشتند و در این امت، امیرالمؤمنین(ع) را کشتند که بالاتر از انبیاست، امام حسین و
امام حسن(ع) را کشتند که بالاتر از انبیاء(ع) هستند، میشود گفت روایات تنظیری هستند، و نمیشود گفت حتّ تطبیق هستند!
چه اگر هم بوئیم تطبیق، ی مقدار با مسامحه باید بوئیم، واقعاً هم عنوان تطبیق ندارد، بله در مقام بیان این است که همان

طوری که این قضایا در آنها اتفاق افتاد این قضایا هم در اینجا اتفاق میافتد.

روایت دوم: روایت حمران بن اعین از امام باقر(ع)؛

و ی روایت دیری هم از امام باقر(ع) هست، در همین حدیث 21 صفحه 305؛ «عن حمران عن أب جعفر(ع) قال: كان يقرأ:
بعثْنَا علَيم عبادا لَّنَا اول باسٍ شَدِيدٍ ثم قال(ع): و هو القائم و أصحابه أول بأس شديد» این هم در اینجا تطبیق شده،

پس خلاصه این شد که اگر ما باشیم و آیات شریفه، ما از آیه شریفه ی سنت اله را استخراج مینیم که سنت اله این است

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


که اگر فساد از ناحیه ی قوم و گروه در زمین به اوج برسد، سنت خدا این است که گروه را میفرستد بر اینه اینها را از
بین ببرد و با قطع نظر از این مطلب، این روایات هم میتواند تا ی اندازه ای، حالا یا به عنوان تنظیر که بوئیم نظیر آن حادثه

اینجا واقع م شود، میتوانیم از این روایات هم استفاده کنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.


