
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۶ دی ۱۳۹۰

مهدويت در قرآن
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

سه. تحقیق پیرامون آیات 2 تا 7 سوره مبارکه اسراء؛

ی از آیات شریفهای که در برخ از روایات، بر حضرت حجت(عج) و اصحاب آن حضرت(عج) تطبیق شده، آیات اولیهای
است که در سوره مبارکه اسراء یا سوره بن اسرائیل، وارد شده است. در مورد سوره بن اسرائیل در برخ از روایات هم آمده
که اگر کس این سوره را بخواند و بر قرائت در این سوره استمرار داشته باشد، «لم یمت حتّ یدرک الحجة» تا اینه حضرت
حجت(عج) را ببیند؛ به همین جهت است که این آیات که در اول این سوره آمده بر حضرت مهدی(عج) و اصحاب آن حضرت

تطبیق شده است.

لْنَاهعجو تَابْال وسنَا مآتَياما آنچه از آیات سوره اسراء محل بحث است، عمدتاً از آیه 2 تا 7 این سوره است که فرمود: (و
ف يلرائإس نب َلنَا ايقَضا (٣) وورَدًا شبانَ عك نَّها نُوح علْنَا ممح نةَ ميِيلا (٢) ذُركو وند نذُوا ملا تَتَّخا يلائرسا نبدًى له
الْتَابِ لَتُفْسدُنَّ ف الأرضِ مرتَين ولَتَعلُن علُوا كبِيرا (٤) فَاذَا جاء وعدُ اولاهما بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ فَجاسوا
نْتُمسحنْ اا (٦) ايرنَف ثَركا ملْنَاكعجو يننبالٍ وومبِا منَاكدَدماو هِملَيةَ عرْال مَنَا لددر ولا (٥) ثُمفْعدًا معانَ وكارِ والدِّي لالخ
احسنْتُم لأنْفُسم وانْ اساتُم فَلَها فَاذَا جاء وعدُ الآخرة ليسوءوا ۇجوهم وليدْخُلُوا الْمسجِدَ كما دخَلُوه اول مرة وليتَبِروا ما علَوا

تَتْبِيرا).

بیان اجمال آیات2 تا 7 سوره مبارکه اسراء؛

:(ه وتعالسبحانه ال)این آیات توجه فرماید چه خدای تبارک و تعال حال به بیان اجمال

در آیه‌ی دوم مفرماید: (وآتَينَا موس الْتَاب وجعلْنَاه هدى لبن اسرائيل) ما به موس کتاب را دادیم که مراد تورات است و
تورات را به عنوان هدایت برای بن اسرائیل قرار دادیم و در رأس دستورات هدایت (الا تَتَّخذُوا من دون وكيلا) که اینها برای
خدا(سبحانه اله وتعال) شری را قرار ندهند و فقط و فقط، خداوند را وکیل بدانند یعن همان‌گونه که توحید در مقام ذات را

قائلاند، همانونه توحید در عبادت و افعال را هم قائل باشند.

در آیه‌ی سوم مفرماید: (ذُرِيةَ من حملْنَا مع نُوح) این بن اسرائیل از همان ذریهای هستند که با نوح(عليه السلام) اینها را سوار
کشت کردیم و بعد م‌فرماید: (انَّه كانَ عبداً شَوراً) نوح از عباد شور خداوند بوده که بحث‌های اینها را کار نداریم که چرا

حضرت نوح(عليه السلام) را «عبد شور» مگویند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=3


در آیه‌ی چهارم مفرماید: (وقَضينَا الَ بن إسرائيل ف الْتَابِ لَتُفْسدُنَّ ف ارضِ مرتَين ولَتَعلُن علُواً كبِيراً) ما در این تورات
به عنوان ی خبر قطع، به بن اسرائیل خبر دادیم که شما دو بار در زمین که مراد از ارض در اینجا همان بیت المقدس است

و نه در جمیع زمین، دو بار در زمین طغیان و فساد مکنید و بعد هم علو بزرگ را پیدا مکنید!

) وقت آن فساد اول شما در آیه‌ی پنجم درباره (مرتین) مفرماید: (فَاذَا جاء وعدُ اوهما بعثْنَا علَيم عباداً لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ
محقّق مشود ما ی بندگان را که صاحبان ارادههای سخت و افراد قاطع و خشن هستند را مفرستیم و شما را از بین
مبرند، حت در خانههای شما وارد مشوند و شما را از خانههایتان بیرون مکشند و از بین مبرند (فَجاسوا خَل الدِّيارِ

وكانَ وعداً مفْعولا) این ی وعدهی قطع است.

در آیه‌ی ششم مفرماید: (ثُم رددنَا لَم الْرةَ علَيهِم) دو مرتبه شما بر این گروه که آمدهاند شما را از بین بردند مسلّط
مشوید: (وامدَدنَاكم بِاموالٍ وبنين) آن گروه اول آمده بود مال و بچههایتان را از بین برده بود که ما مجدداً به شما مال و اولاد
مدهیم (وجعلْنَاكم اكثَر نَفيراً) به طوری که شما از نظر گروه مردان بیشتر مشوید، نفیر به گروه مرد مگویند، اسم جمع

است.

در آیه‌ی هفتم مفرماید: (انْ احسنتُم احسنتُم نفُسم) اگر شما نی کنید به خودتان نی کردید (وانْ اساتُم فَلَها) اگر هم بدی
کردید باز به خودتان بدی کردید (فَاذَا جاء وعدُ اخرة ليسوءوا ۇجوهم) بعد آن فساد دوم را بیان مکند، وقت که آن فساد
دوم مآید ما باز گروه را مفرستیم که اینها وجوه شما و چهرههای شما را به پریشان و سوء منته مکنند و اینها داخل در
نلا ملَي دِهبى بِعرسانَ الَّذِي احبمسجد همان است که در آیه اول فرمود: (س (َجِدسدْخُلُوا الْميلو) شوندم مسجد الاقص
الْمسجِدِ الْحرام الَ الْمسجِدِ الأقْص الَّذِي باركنَا حولَه لنُرِيه من آياتنَا انَّه هو السميع الْبصير) کما اینه قبلا هم داخل شده
بودند (كما دخَلُوه اول مرة وليتَبِروا ما علَوا تَتْبِيراً) تا اینه اینها شما را نابود کنند که بالاتر از این نابودی و ویران چیز دیری

نیست، خانههای شما، شهرها و زندگهای شما را از بین م‌برند.

به هر جهت این آیات شریفهای است که در سورهی مبارکه اسراء محل بحث است.

بررس دو روایت مهم ذیل آیه شریفه در تفسیر عیاش و اصول کاف؛

اما هم در تفسیر عیاش و هم در اصول کاف، دو مطلب هست که ما مخواهیم آن را دنبال کنیم و ببینیم چونه است؟

الف. بررس دو روایت در تفسیر عیاش؛

روایت اول:

طبق روایت امام صادق(عليه السلام) فراز «فَاذَا جاء وعدُ اوهما» قوم هستند که قبل از حضرت حجت(عج) م‌آیند و هر
نشانه ای از آل پیامبر(صل اله عليه وآله وسلم) را از بین م‌برند؛

ی روایت این است که در تفسیر عیاش جلد دوم صفحه 281 روایت هست، البته تفسیر عیاش هم روایاتش مرسل است، از
«صالح بن سهل از اب عبداله(عليه السلام)» از امام صادق(عليه السلام) «ف قوله وقَضينَا الَ بن إسرائيل ف الْتَابِ لَتُفْسدُنَّ
ف الأرضِ مرتَين»، که آن حضرت(عليه السلام) (مرتَين) را باز تطبیق کرده بر قتل امیرالمؤمنین(عليه السلام) و آن طعنههای که
به امام حسن(عليه السلام) وارد کردند، (و لتعلن علواً کبیرا) را به قتل امام حسین(عليه السلام)، «فإذا جاء وعد اولاهما أی إذا
جاء نصر دم الحسین(عليه السلام)، بعثنا علیم عباداً لنا اُول بأس شدید»، که بیشتر شاهد بحث ما در همین قسمت آیه است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7


اینجا امام صادق(عليه السلام) فرموده است: «قوم یبعثهم اله قبل خروج الحجة»، آن قوم که خدا(سبحانه اله وتعال) قبل از
خروج حجت آنها را مبعوث مکند. «قوم یبعثهم اله قبل خروج الحجة لا یدعون وتراً لآل محمد(صل اله عليه وآله وسلم) إلا
حرقوه» اینها هر چیزی که نشانهای از آل پیامبر(صل اله عليه وآله وسلم) باشد را از بین مبرند و آتش مزنند که این را در

ادامهاش دارد.

روایت دوم:

طبق روایت امام باقر(عليه السلام) فراز «بعثنا علیم عباداً لنا اول بأس شدید»، حضرت حجت(عج) و اصحاب آن‌ها هستند؛

آن وقت ی روایت دیری هم که باز عیاش نقل مکند «عن حمران عن اب جعفر(عليه السلام)» که حضرت امام باقر(عليه
السلام) وقت این آیهی (بعثنا علیم عباداً لنا اول بأس شدید) را مخواند، مفرمود: «وهو الحجة القائم و اصحابه اول بأس

شدید».

ب. بررس ی روایت در اصول کاف؛

روایت اول: 

سندش، بسیار سند خراب کند ذکر کرده منتههم نقل م هم که عیاش صفحه 206 آمده همین روایت و یا در جلد هشتم کاف
است، همین روایت که آمده «عن عدّة من اصحابنا عن سهل بن زیاد»البته «سهل بن زیاد» را ما موثق و درست مدانیم،
مشهور هم درست مدانند ولو اینه متأخرین بعض از رجالیین «سهل بن زیاد» را ضعیف مدانند «عن محمد بن الحسن بن
شمون» که این را نجاش گفته واقف است، از غُلات است، ضعیف المذهب و فاسد المذهب است که حساب او را قدح کرده،
«عن عبداله بن عبدالرحمن العصم» که این هم آدم ضعیف است و در رجال تضعیف شده «عن عبداله بن قاسم البطل» که
مشترک است بین جماعت که هیچ کدامشان توثیق ندارند، سند روایت اصلا سند درست نیست. به هر جهت در این روایت
(مرتین) را به قتل امیرالمؤمنین(عليه السلام) و طعن به امام حسن(عليه السلام) مرتبط دانسته و آن (بعثنا) را آنطور معنا کرده،

(ثم رددنا لم الره) را به «خروج الحسین ف الره سبعین رجلا من اصحابه الذین قتلوا معه».

البته بین دو تطبیق، تهافت وجود دارد.

بررس دو احتمال در آیات از حیث کیفیت وقوع زمان؛

اینجا با قطع نظر از اینه بین این روایات اختلاف هست یا نیست، ی مقداری باید خود این آیات را توضیح اجمال بدهیم و
ببینیم از آیات شریفه چه استفاده مشود؟ در این زمینه دو احتمال مطرح است که عبارتند از:

احتمال اول: 

آیات در مقام بیان دو حادثه ای است که قبل از اسلام اتفاق افتاده، لذا ارتباط با امام زمان(عج) ندارد؛

آیا اصلا این آیات اشاره دارد به دو تا حادثهای که در زمان گذشته قبل الاسلام بوده، دو حادثه قبل از اسلام در بن اسرائیل واقع
شده و خدای تبارک و تعال دارد در اینجا ذکر مکند که ما به بن اسرائیل این را گفتیم، بن اسرائیل طغیان کرد، دو بار فساد

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


کرد، ما گروههای را بر اینها مسلّط کردیم و اینها را از بین بردیم. بنابراین بوئیم اساساً این آیات شریفه در مقام بیان این است
که این عبرت باشد برای آیندگان که هیچ قوم دنبال طغیان و فساد نرود و اگر قوم دنبال طغیان و فساد رفت سنّت اله این

است که ی گروه را بر آنها مسلّط مکند. 

اگر ی قوم ولو اینه پیرو پیامبری هم باشد، اینها به جای اینه (ألا تتخذوا من دون وکیلا) خدا را در امور زندگشان کنار
بذارند و خودشان را همه کاره و فعال ما یشاء ببینند، هر فسادی بخواهند در روی زمین انجام بدهند، اگر ی گروه خواستند
این کار را بنند خدا همان طوری که در بن اسرائیل اینطور از آنها انتقام گرفت (دو بار) در مورد اقوام دیر هم همینطور است
ممحرنْ يا مبر سفرماید: (عو بعد در آیه هشتم م (م و إن أسأتم فلهاإن أحسنتم أحسنتم لأنفس) و ملاکش این است که
وانْ عدْتُم عدْنَا) اگر شما برگردید ما هم به طرف شما برمگردیم (وجعلْنَا جهنَّم للْافرِين حصيراً) در نتیجه بوئیم آیات شریفه
دارد دو حادثهای که در بن اسرائیل قبل از اسلام واقع شده را بیان مکند، مثل قضایای که با سایر انبیاء واقع شده، امتهای
آن انبیاء که قرآن داستان آنها را بیان مکند. در نتیجه هیچ ارتباط به آخر الزمان ندارد و اصلا ارتباط به اسلام و مسلمانها و

دوران اسلام ندارد؛

اما:

احتمال دوم:

آیات در مقام بیان دو حادثه‌ای است که قطعاً بن اسرائیل مرتب م‌شوند، لذا با امام زمان(عج) ارتباط دارد؛
این است که بوئیم خدای تبارک و تعال دو تا فساد را مگوید که بن اسرائیل قطعاً مرتب مشوند و انجام مدهند و در هر
باری که این فساد را انجام مدهند، ما قوم را بر اینها مسلّط مکنیم و در نتیجه خواهیم گفت بعضها چه بیان کردند بوئیم
حالا نتیجهی برخ از احتمالات این باشد که یهودیان که الآن بر بیت المقدس مسلّط است، طبق این آیه شریفه این فساد
دومشان است که الآن انجام مدهند و بر حسب این باید ی گروه بعداً بیاید مسلّط بشود و از اینها انتقام بیرد و اینها را از

بین ببرد و آن را در روایات ما منطبق بر حضرت حجـت(عج) و اصحاب آن حضرت کردند.

پس همهی بحثها محور همین است که (لتفسدنّ ف الأرض مرتین) که به صورت مضارع هم آورده. یعن خدا(سبحانه اله
وتعال) به یهود و بن اسرائیل خطاب مکند که شما دو بار در بیت المقدس فساد مکنید و بعد از هر باری که فساد کردید ما
ی گروه را بر شما مسلّط مکنیم که اینها انتقام مگیرند و شما را از بین مبرند. اگر بتوانیم بیائیم طوری آیهی شریفه را
معنا کنیم و ببینیم قرینهای دارد؟ کلمات بر این معنا دلالت دارد که بوئیم بار دوم فساد یهود همین است که الآن ما داریم
ملاحظه مکنیم. به تعبیر دیر بوئیم بار دوم همین الآن است و طبق این آیات باید ی انتقام از همین قوم یهودی که الآن بر
بیت المقدس مسلّط هستند، یعن همین اسرائیل کنون باید گرفته شود و هنوز آن زمان نیامده و محقق نشده و تحقّقش به دست

حضرت حجت(عج) و اصحاب آن حضرت است.

بررس چهار احتمال پیرامون فراز «لتفسدنّ ف الأرض مرتین»؛

بدین رو راجع به فراز(لتفسدنّ ف الأرض مرتین) احتمالات مختلف داده شده است که عبارتند از:

احتمال اول از منظر علامه طباطبای(ره):

فساد اول و دوم ارتباط به اسلام ندارد و صرفاً خبر از دو فساد بزرگ یهود در گذشته م‌دهد؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=8


اساساً آیات هیچ ارتباط به آخر الزمان و زمان اسلام و بیت المقدس کنون ندارد و قضایای که الآن دارد. این ی احتمال
است که مرحوم علامه طباطبای(ره) در کتاب «المیزان ف تفسیر القرآن» مطرح فرمودند، بر طبق این احتمال، یهود دو فساد

انجام م‌دهند:

فساد اول: 

این است که بوئیم مرتبه اول که یهود و بن اسرائیل طغیان کردند، فساد کردند که این (لتفسدنّ ف الأرض) با آن آیهای که
فرمود (ألا تتخذوا من دون وکیلا) به این معناست که آنها خدا(سبحانه اله وتعال) را به طور کل از میان خودشان دور کردند،
اصلا کارهایشان کارهای اله نبود، خودشان را فعال ما یشاء مدانستند در همه چیز. از این رو، مرحوم علامه(ره) مفرماید:
اولین باری که اینها فساد کردند کس که آمد بیت المقدس را ویران کرد بخت النصر پادشاه بابل بود و او تا زمان کوروش،

هفتاد سال هم حومت کرد، این بار اول بود.

فساد دوم:

که باز این یهود دو مرتبه خدا(سبحانه اله وتعال) اینها را (ثُم رددنَا لَم الْرةَ علَيهِم) تسلط پیدا کردند و اموال و بنین پیدا کردند
و جمعیت زیادی شدند و بار دوم کس که به اینها هجوم آورد کس بوده از پادشاهان روم، وزیری داشته به نام طرطوس که او
را مأمور کرده به تخریب بیت المقدس و عدهی بسیار زیادی را کشت و در نتیجه این قضیه و حملهی پادشاه روم به بیت
المقدس و از بین بردن یهود صد سال قبل از میلاد حضرت مسیح(عليه السلام) بوده، ما اگر آمدیم اینطور گفتیم قضیه مربوط

مشود به قبل از میلاد حضرت مسیح(عليه السلام).

این دو حادثه بود، یعن ی حادثه، حملهی بخت النصر بوده است و حادثهی دوم هم حملهی پادشاه روم است.

احتمال دوم از منظر ابوالفتوح رازی:

هر دو فساد ارتباط به اسلام ندارد و صرفاً خبر از دو فساد بزرگ یهود در گذشته م‌دهد؛
که در بعض از تفاسیر دیر مثل تفسیر ابوالفتوح رازی مطرح شده است که عبارتست از:

فساد اول: 

این است که گفتند مقصود از فساد اول همین قتل حضرت زکریا(عليه السلام) و عدهای دیر از پیامبران(عليهم السلام) بود که
ل را که اینها انجام دادند خداوند تبارک و تعالگوید: این فساد اواسرائیل انجام شد و باز در همین تفسیر ابوالفتوح متوسط بن

بخت النصر را بر اینها مسلّط کرد.

فساد دوم: 

اینطور بوده که بعد از اینه اینها توسط ی از سلاطین فارس، از دست بخت النصر آزاد شدند مجدداً شورش کردند، طغیان
کردند و ی از پادشاهان روم به اینها هجوم برد و حمله کرد. این احتمال فقط ی اشال تاریخ دارد و آن اشال تاریخاش
این است که بخت النصر را آنطوری که تاریخ مگوید: مقارن با زمان ارمیا و دانیال پیامبر(عليه السلام) بوده، ول بخت النصر

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=6


ششصد سال قبل از حضرت یحی(عليه السلام) بوده! این‌که بوئیم آن فساد اول که انجام دادند، چون زکریا(عليه السلام) را
کشتند، یحی(عليه السلام) را کشتند و بعد بخت النصر آمد، با این نقل تاریخ سازگاری ندارد که بخت النصر ششصد سال قبل
درست نیست ی وید این نقل تاریخب ه این نقل درست باشد، حالا اگر کس(عليه السلام) بوده، بنابر ایناز حضرت یحی
مطلب دیری است، این هم احتمال دوم بود. باز طبق این احتمال دوم، قضیه مربوط مشود به زمانهای گذشته و بالأخره

مربوط به قبل از میلاد مشود و ارتباط به زمان اسلام ندارد!

احتمال سوم: 

فساد اول ارتباط به اسلام ندارد و فساد دوم مربوط به حمله پادشاه روم تا زمان خلیفه دوم است؛
این احتمال هم شبیه احتمال اول و دوم است این است که:

فساد اول: 

در زمان حضرت داود و سلیمان(عليهما السلام)، یهودیها بیت المقدس را ساختند و بخت النصر آمد حمله کرد و این مشود
فساد اول.

فساد دوم:

بار دوم پادشاه روم به یهودیهای آنجا حمله کرد تا عصر خلیفهی دوم که آنجا به وسیلهی مسلمانها مجدداً فتح شد که زمان
فتح فلسطین باز زمان عصر خلیفهی دوم است که این هم در تاریخ متعدد نقل شده، این هم ی احتمال دیری است که فقط در
این دوم اینطور دارد که آن پادشاه روم که آمد آنجا را ویران کرد، بعد یهودیها دو مرتبه آنجا نشو و نما کردند و به وجود آمدند
و اولاد پیدا کردند تا عصر خلیفهی دوم که به طور کل اینها را از شبه جزیره عرب بیرون کردند. الآن هم اینها گاه اوقات

حرفهای را از همین جهات در نزاعهای موجود زمان، مطرح مکنند!

احتمال چهارم از منظر سید قطب:

این دو فساد تا زمان ظهور اسلام واقع نشده و تماما مربوط به بعد از ظهور اسلام است؛
ف يلرائإس نب َلنَا ايقَضگوید این دو حادثه (وظلال القرآن» جلد پنجم صفحه 308 دارد که م سید قطب در تفسیر «ف
الْتَابِ لَتُفْسدُنَّ ف ارضِ مرتَين) اصلا این دو حادثه تا زمان ظهور اسلام واقع نشده! تا زمان نزول قرآن اتفاق نیفتاده، تمامش

مربوط به آینده است لذا بدین بیان:

فساد اول:

آن وقت ی فسادشان در آغاز اسلام بوده که منجر به قیام مسلمانها و فرمان پیامبر مسلمین برای از بین بردن آنها بوده که اگر
شود بر همان اصحاب پیامبر(صلمنطبق م (ِارالدِّي لَوا خاسسٍ شَدِيدٍ فَجاب ولاداً لَنَا ابع ملَيثْنَا ععب) وئیم باز ایناین را ب
اله عليه وآله وسلم) در صدر اسلام. لذا سید قطب همین را مگوید که فساد اولشان در آغاز اسلام بوده که بعداً مسلمانها قیام

کردند و اینها را از شبه جزیره عرب بیرون راندند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


فساد دوم:

 زمان بود که یهودیها ی مقدار اوج گرفتند و تطبیق مکند بر همان قضایای که در جن جهان دوم نازیها آمدند یهودیها
را از بین بردند، ی چنین چیزی را ذکر مکند!

مناقشه بر نظریه‌ی سید قطب از منظر مختار؛

به نظر م‌رسد این تعبیر با خیل از تعابیری که در آیات هست اصلا سازگاری ندارد به این‌که بوئیم این (فإذا جاء وعد الآخرة)
را بزنیم به اینه آن فساد دوم را که مرتب شدند، نازیها آمدند این یهود را از بین بردند، که از این هیچ شاهدی در آیات شریفه

وجود ندارد.

به هر جهت، اینها احتمالات بود که در آیه داده شده است و البته در این بحث فقط به همین مقدار اکتفا مکنیم، لن لازم است
شما روی آیات دقّت کنید، روایات را هم عرض کردیم که در تفسیر عیاش آمده و یا در جلد هشتم کاف صفحه 206 آمده و بین

دو تطبیق، تهافت وجود دارد.

بررس دو احتمال پیرامون فراز «بعثنا علیم عباداً لنا اول بأس شدید»؛

حال باید به چند احتمال که پیرامون فراز ( بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ) داده م‌شود عنایت شود که عبارتند از:

احتمال اول:

هر چند این دو فساد قبل از اسلام بوده ول این فراز، قاعده و سنت اله را بیان م‌کند، لذا م‌توان آن را بر حضرت
مهدی(عج) و اصحابشان تطبیق داد؛

اولین احتمال این است که بوییم روایات پیرامون فراز (بعثنا علیم عباداً لنا اول بأس شدید) مخواهند بویند قاعده و سنّت
خدا(سبحانه اله وتعال) این است که هر جا ی قوم گرفتار فساد شود (بعثْنَا علَيم) هر جا قوم این چنین بشود سنّت
خدا(سبحانه اله وتعال) این است که (بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ)، یعن اصلا بوئیم ی چنین چیزی را از آیه در
بیاوریم و بعد بوئیم که اگر در ی زمان اینقدر فساد هم روی زمین و در مجموعه زمین زیاد شود، این (اول باسٍ شَدِيدٍ) باید
محقق شود، یعن ولو ما اگر آمدیم گفتیم این آیه دو تا حادثهی قبل الاسلام را مگوید، ول سنت خدا(سبحانه اله وتعال) در
ولا لَنَا اادبع ملَيثْنَا ععاسرائیل فساد کرد (ب این است که اگر بن (ه وتعالسبحانه ال)این دو حادثه بیان شده، چه سنت خدا
باسٍ شَدِيدٍ) حالا هم همین‌طور است، اگر فساد بشود یا هر زمان که آن فسادی که خدای تبارک و تعال مدّ نظرش است بشود
(بعثْنَا علَيم عبادا لَنَا اول باسٍ شَدِيدٍ) در این صورت آیه، تطبیق بر حضرت مهدی(عج) و اصحابشان مشود. لذا ما اگر

بتوانیم از آیه، این احتمال را استخراج کنیم، متوانیم آیه را ی مقدار به قضیه مهدویت و حضرت حجت(عج) نزدی کنیم
اما:

احتمال دوم:

دو فساد مربوط به قبل از میلاد مسیح(عليه السلام) بوده و آیه هیچ ارتباط به حضرت مهدی(عج) و اصحابشان ندارد؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=5


اگر از آیه نتوانیم این را استفاده کنیم بله این آیه صرفاً این ی حایت است از دو حادثهای که در بن اسرائیل واقع شده و
صد سال قبل از میلاد هم تمام شده و اصلا هیچ ارتباط به آخر الزمان ندارد.

حالا البته احتمالات دیری نیز در این زمینه داده شده است که ان‌شاء اله بررس خواهیم کرد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.


