
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۳۹۰

مهدويت در قرآن
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تبیین آخرین نتهی مهم پیرامون آیه 39 حج؛
نسبت به آیه شریفه 39 از سوره مبارکه حج که فرمود: (اُذِنَ للَّذِين يقَاتَلُونَ بِانَّهم ظُلموا وانَّ اله علَ نَصرِهم لَقَدِير) ی نته و

دو موید را برای تمیل بحث باید تذکر بدهیم که عبارتند از:

نتهی مهم در رد نظریه اهل سنت: 

بنابر دو موید روای، چه بسا از حیث شان نزول، آیه خاص باشد، ول الفاظ آیه عمومیت داشته باشد، لذا نباید بر مورد خاص
اکتفا نمود؛

راجع به شأن نزول این آیه شریفه بود که مطالب را بیان کردیم و اساساً با قطع نظر از آن بحث اصول که در اصول مطرح
مشود که چه بسا سبب و شأن نزول ی آیهای مورد خاص است، اما اگر لفظ عام باشد و آیه شریفه، عمومیت داشته باشد،
اینجا دیر اکتفای بر آن مورد خاص نمکنیم. این بحث است که علمای اصول، این را به عنوان ی امر مسلّم قرار دادند. باز
برای اینه این مطلب اصول در مورد قرآن تحیم شود، بعض از روایات وارد شده که مؤید این نظریه است. و بعبارة اُخری

اگر کس بوید ممن است بین قرآن و روایات این فرق وجود دارد  که:

در قرآن:

اگر در قرآن ی آیه شریفهای، شأن نزول خاص داشت لذا ما نمتوانیم از آن شان نزول، به مورد دیری تعدّی کنیم و آن آیه
اختصاص به همان مورد داشته باشد؛

اما:

در روایات:

در روایات یا در کلمات افراد دیر، این چنین نباشد.

به هر جهت این دو موید عبارتند از:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=39


موید روای اول:

طبق روایت امام باقر(عليه السلام) قرآن و آیات آن همواره زندهاند و همچنانه بر گذشتان جاری شدند بر آیندگان نیز جاری
مگردند؛

از امام باقر(عليه السلام) در مورد قرآن کریم، در کتاب کاف شریف در جلد دوم صفحه 156 و در تفسیر عیاش، این روایت
رسیده است که فرمودند: «إن القرآن ح لا یموت و الآیة حیةٌ لا تموت فلو کانت الآیة إذا نزلت ف الأقوام ماتوا فمات القرآن

.«الماض کما جرت ف الباق جاریةٌ ف ن هول

 این تصریح خیل خوب است، حالا اگر کس در علم اصول هم، در آن بحث ی مقداری تردید کند، یا بوید آنچه آنجا هست
معلوم نیست در مورد قرآن ثابت باشد، شما اطلاع دارید که اخباریها، هر ظاهری را حجت مدانند غیر از ظاهر قرآن، اخباری
وید این قاعدهی اصولب کس ن است یدانند.حال ممت نمدانند، اما فقط ظاهر قرآن را حجت مها ظاهر روایات را حج
هم شامل  قرآن نمشود، چون قرآن ی کتاب خاص است، این روایت خیل خوب است که حضرت امام باقر(عليه السلام)
مفرماید: «قرآن ح لا یموت والایة حیةٌ لا تموت» و اگر ی آیهای در مورد اقوام نازل شود و آن اقوام بمیرند اما قرآن

.«الماض کما جرت ف الباق جاریة ف میرد زیرا «هنم

موید روای دوم:

طبق روایت امام صادق(عليه السلام) قرآن و آیات زندهاند و همانونه که بر اولین فرد جاری شده بر آخرین فرد نیز جاری
مشود؛

نظیر این روایت هم از امام صادق(عليه السلام) در کتاب کاف شریف جلد دوم صفحه 156 نقل شده که فرمودند: «إن القرآن
لنا» یعنأو آخرنا کما یجری عل لم یمت و إنّه یجری کما یجری اللیل و النهار و کما تجری الشمس و القمر و یجری عل ح
اینه «قرآن ح لم یمت»، اگر ما بودیم، همین تعبیر بس بود، ول امام صادق(عليه السلام) برای روشن شدن مقصودشان باز
توضیح دادند، یعن آیه اختصاص به ی زمان خاص و ی افراد و اشخاص خاص ندارد، «یجری کما یجری اللیل و النهار»
همانطوری که شب و روز مآید و مرود و هر شب و روزی ی شب و روز جدیدی است این قرآن نسبت به هر زمان این
لنا» بر آخر ما، یعنأو آخرنا کما یجری عل طلوع جدیدی دارد «و کما تجری الشمس و القمر و یجری عل م را دارد، یح
آخرین شخص که در این دنیا مآید و بعد قیامت واقع مشود، این قرآن همان حجیت را برای او دارد که «عل اولنا» داشت.

«فلو تونن ممن یقول للشء إنّه ف شء واحد» ظاهراً اصلا این روایات این چنین تعریض به اهلسنت دارد.

ملاحظه کردید مفسرین اهل سنت همین آیهی (اُذِنَ للَّذِين يقَاتَلُونَ بِانَّهم ظُلموا وانَّ اله علَ نَصرِهم لَقَدِير) را گفتند در مورد آن
گروه است که پیامبر اکرم(صل اله عليه وآله وسلم) را از مدینه خارج کردند، چه اینه اینها همان قریش، بودند که پیامبر
اکرم(صل اله عليه وآله وسلم) را از مه خارج کرد و به زعم اهل سنت آیه در مورد آنها نازل شده و اصلا ربط به دیران
ندارد، پس این روایات تعریض به اهل سنت دارد و معلوم مشود که ائمه اطهار(عليهم السلام) واقعاً از این جهت خیل ناراحت
بودند که اهل سنت در زمان آنها آیات قرآن را منحصر مکردند به ی افراد و مصادیق و همان سبب نزول خودش و در مورد

دیر جاری نمکردند، این هم مؤید این مطلب است و بحث در این آیه تمام مشود.

دو. تحقیق پیرامون آیهی 45 سوره مبارکه حج، در ضمن چند نته مقدمات؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=39


از دیر آیات که در همین سوره مبارکه حج مطرح شده و از آن مسئلهی وجود مبارک امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف)
استفاده شده آیه 45 این سوره است (فَايِن من قَرية اهلَنَاها وه ظَالمةٌ فَهِ خَاوِيةٌ علَ عروشها وبِىرٍ معطَّلَة وقَصرٍ مشيدٍ)
ابتدا این آیه را ی مقداری معنا کنیم و بعد ببینیم این مدعای که شده از این آیه شریفه استفاده مشود یا خیر؟ لذا چند نته

مقدمات در این زمینه وجود دارد:

نته اول: پیرامون فراز «فَايِن من قَرية اهلَنَاها وه ظَالمةٌ»؛

خداوند متعال(سبحانه وتعال) در این آیه شریفه، در مقام بیان مجازات قوم است که با خدا(سبحانه وتعال) مخالفت مکردند
ةيقَر نم ِنياَکند (فدر این آیه بیان م (سبحانه وتعال)و از این جهت با آیات قبل هم ارتباط دارد و شدّت مجازات را خداوند
اهلَنَاها) چه بسیار قریههای بوده که خدای تبارک و تعال(سبحانه وتعال) آن قریه را مفرماید: هلاک کردیم؛ حال در مورد

الفاظ روایت دو مطلب وجود دارد که عبارتند از:

مطلب اول: پیرامون فراز «

 قَرية»؛
بعضها کلمهی «اهل» را در آیه در تقدیر مگیرند که این خلاف ظاهر است، زیرا وقت خود (قَرية) هلاک بشود تبعاً مردمش
هم هلاک مشوند، یعن نمشود قریه از بین برود ول مردمش از بین نروند؟! خود قریه را خدا(سبحانه وتعال) مفرماید

اساساً طوری شد که باید تمام این قریه خراب مشد.

مطلب دوم: پیرامون فراز «وه ظَالمةٌ»؛

پیرامون قریهای که (وه ظَالمةٌ) اهل این قریه همه ظالم و کافر بودند و یا کافر شدند، ما اینها را هلاک کردیم، مثلا راجع به قوم
حضرت صالح(عليه السلام) دارد که چهارهزار نفر به حضرت صالح(عليه السلام) ایمان آوردند و اینها با حضرت صالح آمدند
در ی جای به نام حضرموت. البته علّت اینه به آنجا حضرموت مگویند این است که چون حضرت صالح «حضر» و
«مات» یعن در آنجا حاضر شد و وقت به آنجا رسید رحلت فرمود، حضرت صالح(عليه السلام) که مرد قوم ایشان آنجا ماندند
و تثیر نسل کردند و زیاد شدند و بعد همهشان کافر شدند و خدای تبارک و تعال(سبحانه وتعال) ی نب دیری را به نام
«حنظلة(عليه السلام)» فرستاد که اینها آن نب بزرگوار(عليه السلام) را به قتل رساندند و خدا(سبحانه وتعال) م فرماید: لذا ما

همهی این قریه و اهلش را هلاک کردیم.

نته دوم: پیرامون فراز «فَهِ خَاوِيةٌ علَ عروشها و بِىرٍ معطَّلَة وقَصرٍ مشيدٍ»؛

بعد مفرماید: (فَهِ خَاوِيةٌ علَ عروشها) حال چند احتمال در الفاظ این آیه وجود دارد:

مطلب اول:

پیرامون چند احتمال در فراز «فَهِ خاویة»؛

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45


احتمال اول:

خاویة به معنای ساقطة؛
اگر (خاویة) را به معنای ساقط معنا کردیم پس (خاویةٌ عل عروشها) یعن «ساقطةٌ عل سقوفها»، که این (عل) هم احتمال

قوی دارد به معنای «مع» باشد یعن این سقفش ساقط شد. بعد این قریه «ساقطةٌ مع سقوفها و عروشها».
احتمال دوم: خاویة به معنای خالیة؛

باز احتمال دارد که (خاویة) از «خوی المنزل» باشد «إذا خلاء من أهله»، منزل که خال است را (خاویة) مگویند. آن وقت
(فَهِ خَاوِيةٌ علَ عروشها) یعن این قریه از مردم خال شد، (علَ عروشها) یعن «مع بقاء عروشها»، عروش آن باق است.

پس:

اگر به معنای «ساقطةٌ» باشد عروش آن هم نابود شده و ریخته و اگر به معنای «خالیةٌ» باشد یعن عروش آن باق است.

احتمال سوم:

جایاه ادب خاویة و عل عروشها؛

حالا باز در این (فَهِ خَاوِيةٌ علَ عروشها) ی احتمال ادب دیری هم وجود دارد که (فَهِ خَاوِيةٌ) که در اینجا (خاویة) خبر
اول باشد و (علَ عروشها) خبر دوم باشد، یا خبر بعد الخبر بیریم که باز ی معنای دیری پیدا مکند. عمده این ذیل آیه

شریفه است، تا اینجا نحوهی مجازات است.

مطلب دوم:

پیرامون دو احتمال در معنای «وبِىرٍ معطَّلَة»؛

بعد خداوند(سبحانه وتعال) مفرماید: (وبِىرٍ معطَّلَة) این عطف به قریه است، یعن چه بسیار قُرای که ما این عذاب را برایشان
(طَّلَةعم) کنیم. برای کلمهکه هست و قصر مشیدی که بعد معنا م بئر معطل (ٍيدشرٍ مقَصو) فرماید چه بسیارفرستادیم و بعد م

چند معنا ذکر کردهاند:

معنای اول: «معطَّلَة» به معنای چاه پر آب معطل مانده؛

اگر (معطَّلَة) به تشدید از باب تفعیل باشد یعن چاه که معطّل مماند، یعن چاه که آب دارد، جوشش دارد، اما معطل است
و هیچ زمین از او سیراب نمشود و هیچ انسان از او نم خورد، چاه پر آب که معطل مماند.

معنای دوم:

معطلَة به معنای چاه قابل استفادهی معطل مانده؛
کس خورد، ولکه به درد استفاده م چاه ره یعنه»، چاه آمربه معنای «آم لَة» خواندند یعنها هم بدون تشدید «معطبعض
نیست از آن استفاده کند، خدا(سبحانه وتعال) مفرماید: قُرای که ما خودش و اهلش را هلاک کردیم و بِئری که معطّل است،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45


چه بسیار بئرهای که معطل است، چاههای آب که در عالم هست و الآن هم داریم، چاههای آب که در نقاط مختلف وجود دارد و
کس از آن استفاده نمکند.

مطلب سوم:

پیرامون دو احتمال در معنای «مشيدٍ»؛
در کتب اهل لغت «شید» به دو معنا آمده،

معنای اول:

شید به معنای گچ؛
ی به معنای گچ، اهل مدینه به گچ مگویند شید، قصر مشید یعن قصوری که از گچ ساخته شده، در زمان قدیم و زمان که

سیمان نبود، قبلا گل بود و بعد که خواستند خانهها را محمتر درست کنند از گچ درست مکردند.

معنای دوم:

شید به معنای ارتفاع؛
معنای دیر شید هم ارتفاع است؛ یعن قصری که خیل ارتفاع زیادی دارد، پس خدا(سبحانه وتعال) مفرماید چه بسیار

چاههای معطل که هست و چه بسیار قصوری مشیدی که وجود دارد.

نته سوم:

تبیین دو شاهد مثال روای، ذیل آیه شریفه؛
در این آیه شریفه، دو شاهد روای وجود دارد و آن این است که:

شاهد روای اول:

امام صادق(عليه السلام) بئر معطله را امام غائب از آل محمد(عجل اله تعال فرجه الشريف) دانسته و قصر مشیده را نیز بر
فضائل امیر مومنان و اولاد معصوم ایشان(عليهم السلام) تطبیق داده است؛

ی روایت در «تفسیر عل بن ابراهیم قم(رحمة اله)» در ذیل این آیه آمده، البته عل بن ابراهیم نمگوید این روایت است یا نه؟
ان عن ابعمیر عن ابن مس گوید: «عن ابن ابکند، آنجا مه وی همان آیه شریفه (اذن للذین یقاتلون) را که مطرح مبل
عبداله(عليه السلام)» آیه (اذن للذین) را بیان مکند و بعد که در آن آیه بحثش تمام مشود مگوید: «و أما قوله و بئر معطّله
قال» حال آیا این «قال» یعن «قال امام صادق(عليه السلام)» یا «قال عل بن ابراهیم»؟ به هر جهت گویندهی این «قال» روشن

نیست. البته درباره تفسیر عل بن ابراهیم بحثهای مفصل وجود دارد، ول دو مساله از آنها عبارتند از:



مسالهی اول:

در کنرهی که اخیرا برای عل بن ابراهیم قم(رحمة اله) برگزار شد، ی بحث از ما منتشر شد که آیا همه این تفسیر، مربوط
به عل بن ابراهیم است؟ یا اینه ی مقداری از آن مربوط به اب الجارود است و یا اینه اساساً سه قسمت است و بخش از آن

را شاگردِ شاگرد عل بن ابراهیم ناشته است؟ احتمالات زیادی است.

مسالهی دوم:

این بحث نیز، در جای خودش ثابت است که درست است که ما مگوئیم تفسیر عل بن ابراهیم، تفسیری روای است، اما
خودش تفسیر کرده! حال آیا در مورد این روایت نیز، این «قال» یعن (هرحمة ال)بن ابراهیم مواردی در آن وجود دارد که عل

«قال عل بن ابراهیم» یا اینه آن را از امام صادق(عليه السلام) نقل مکند که:

اگر جناب عل بن ابراهیم(رحمة اله) این کلام را از امام صادق(عليه السلام) نقل کند در این صورت سند این روایت، بسیار
سند خوب است و بر این مبنا که حضرت امام صادق(عليه السلام) این روایت را فرموده باشند، آن حضرت(عليه السلام)
مفرماید: «هو مثل لآل محمد(صل اله عليه وآله وسلم) قوله بئر معطّله ه الت لا یستسق منها» آن چاه که از آن استسقا
نمشود «و هو الامام الذی قد غاب» امام که غیبت کرده و پنهان است «فلا یقتبس منه العلم» علم از او اقتباس نمشود
«والقصر المشید هو المرتفع» یعن آن خانهی بلند «و هو مثل لأمیرالمؤمنین و الائمة و فضائلهم المشرقة عل الدنیا» فضائل
مشرقهی آنها بر دنیا «و هو قوله لیظهره عل الدین کلّه» یعن روزی مآید که امیرالمؤمنین و ائمه طاهرین(عليهم السلام) تمام

فضائلشان بر دنیا اشراق پیدا مکند.

 به عبارت دیر، اگر گفتیم این کلام، کلام امام صادق(عليه السلام) است لذا متوان گفت آیه دلالت بر امام زمان(عجل اله
تعال فرجه الشريف)  دارد و از این منظر، دنبالهی روایت هم ی قرینهای مشود بر این مطلب؛ چون در ادامه مگوید «و
قال» یعن امام صادق(عليه السلام) «ه الت لا یستسق منها و هو الامام الذی قد غاب فلا یقتبس منه العلم» از او، علم اقتباس

نمشود.

به هر روی، برخ از کتابهای روای هم وجود دارند که این روایت را از «تفسیر عل بن ابراهیم(رحمة اله)» نقل کردند. همچون
جناب محمد بن العباس(رحمة اله) در کتاب «تأویل الآیات الظاهرة» و یا مرحوم فیض کاشان(رحمة اله) در کتاب «تفسیر
صاف» و یا مرحوم بحران(رحمة اله) صاحب کتاب «البرهان ف تفسیر القرآن» و یا مرحوم علامه مجلس(رحمة اله) در
کتاب «بحار الانوار» و یا مرحوم عروس حویزی(رحمة اله) در کتاب «تفسیر نور الثقلین»، تماماً از همین «تفسیر عل بن

ابراهیم(رحمة اله)» نقل کردند.

 اما: اگر گفتیم این کلام خودِ جناب عل بن ابراهیم(رحمة اله) است؛ در این صورت دیر این کلام به درد ما نمخورد، زیرا در
این صورت ایشان ی مصداق از آیه را ذکر کرده و ما هم متوانیم ادعا کنیم و بوئیم که واقعاً در زمان ما مصداق (بِىرٍ
معطَّلَة) وجود مقدس امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) است، وجود شریف که از علم او، استفاده نمشود، از وجود او
ه تعالشود! فقط تنها استفادهی از وجود ایشان، این است که اساس شیعه و دیانت را آن حضرت(عجل الهیچ استفاده نم
فرجه الشريف) عنایت دارد که محفوظ بماند، اما اینه مردم بتوانند از او استفاده کنند، امان ندارد. در نتیجه در این صورت ما
متوانیم بوئیم حضرت امام عصر(عجل اله تعال فرجه الشريف) ی از مصادیق آیه است، ول دیر نمشود گفت آیه،

دلالت بر آن حضرت(عجل اله تعال فرجه الشريف) دارد.



شاهد روای دوم:

امام کاظم(عليه السلام): بئر معطله امام صامت و قصر مشید امام ناطق است؛
باز مرحوم بحران(رحمة اله) در همین تفسیر «البرهان ف تفسیر القرآن» جلد سوم صفحه 30 از امام موس بن جعفر(عليهما
السلام) روایت آورده که «البئر المعطّلة الامام الصامت و القصر المشید الامام الناطق» یعن آن حضرت بئر معطّله را امام

صامت دانسته و قصر مشید هم امام ناطق اعلام فرموده است.

نظر مختار در مورد شاهد روای دوم:

در صورت که بئر معطله را در این روایت امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) یا همان امام صامت بدانیم در این صورت
آیه اختصاص بر آن حضرت دارد؛

اما ظاهراً روایت امام کاظم(عليه السلام) دو احتمال وجود دارد و تنها در ی صورت متوان آیه را مختص امام زمان(عجل
اله تعال فرجه الشريف) دانست؛ به دیر سخن: اگر ما روایت امام موس بن جعفر(عليهما السلام) را بخواهیم بوئیم این (بِىرٍ
معطَّلَة) به هر امام اطلاق مشود که در زمان خودش صامت بوده و کس از او استفاده نرده، مثلا فرض کنید آن دوران 25
سالهای که امیرالمؤمنین(عليه السلام) خانه نشین بود، آنجا (بِىرٍ معطَّلَة) صدق مکند، ول باز اختصاص به امام زمان(عجل
(طَّلَةعرٍ مبِى) بن جعفر(عليهما السلام) این عنوان ما باشیم و این روایت امام موس کند، یعنفرجه الشريف) پیدا نم ه تعالال
اثبات امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) نمکند و ما هم دنبال آیات هستیم که دلالت بر خصوص امام زمان(عجل اله
تعال فرجه الشريف) داشته باشد؛ لن در روایت قبل، اگر آن را از امام صادق(عليه السلام) بدانیم، نه از عل بن ابراهیم، در
ایــن صــورت فــراز (بِىــرٍ معطَّلَــة) منحصــر بــه امــام زمان(عجــل الــه تعــال فرجــه الشريــف) مشــود و مگــوئیم در میــان ائمــه
اطهار(عليهم السلام)، بالأخره از هر امام ی استفادهای شد، مثلا امیرالمؤمنین(عليه السلام) بالأخره پنج سال حومت کرد و
یا بالأخره از امام حسن(عليه السلام) و امام حسین(عليه السلام) و یا سایر ائمه(عليهم السلام) به غیر از امام زمان(عجل اله
تعال فرجه الشريف) به نحوی استفاده شد، چه اینکه این همه روایت از امام صادق و امام باقر و ائمه دیر(عليهم السلام) داریم
ه تعالوئیم بئر معطّل فقط امام زمان(عجل الچنین استفادهای را نداریم، لذا ب (فرجه الشريف ه تعالعجل ال)از امام زمان ول

فرجه الشريف) است! 

او امام است که هیچ نحوه از او استفاده نشده و معطل است، چشمهی پرآب است که هیچ کس از او آن طوری که باید و
شاید سیراب نشده، امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) است؛ ول: اگر ما روایت امام موس بن جعفر(عليهما السلام) را
بخواهیم بوئیم امام صامت فقط امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) است و امام ناطق سائر ائمه(عليهم السلام) هستند
یعن اینه مفرماید: «البئر المعطّلة الامام الصامت و القصر المشید الامام الناطق» بدین معناست که امام ناطق همهی
ائمه(عليهم السلام) را مگیرد، و امام صامت فقط امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) باشد. در این صورت آیه دلالت بر

خصوص امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) خواهد داشت.

بیان نظر مختار در مورد آیه 45 حج؛

عل ای حال به نظر مختار، آیه شریفه 45 حج که فرمود: (فَايِن من قَرية اهلَنَاها وه ظَالمةٌ فَهِ خَاوِيةٌ علَ عروشها وبِىرٍ
) نیز، ی از آیات است که متواند تا ی حدّی به عنوان ی از مویدات باشد. مخصوصاً ی نتهای در معطَّلَة وقَصرٍ مشيدٍ
مورد خود امام زمان(عجل اله تعال فرجه الشريف) از آیات قرآن استفاده شد که روایات آب جاری را بر امام زمان(عجل اله
تعال فرجه الشريف) منطبق مکنند، یعن باز بوئیم این (بِىرٍ معطَّلَة) هم اشاره به آن حضرت(عجل اله تعال فرجه الشريف)

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=45


متواند داشته باشد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.


