
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۳۸۶

ماسب محرمه/ نوع دوم: آنچه مقصود از آن حرام است
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

قرائن بر سببيت «باء» در دليل سوم

عرض كرديم كه آيه شريفه «لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل» ، هم در خود آيه قرينه وجود دارد و هم روايات كه در ذيل آيه وارد
شده دلالت ميند که «باء» در «بالباطل» سببيت است. مثلا روايت در تفسير قم، جلد اول، صفحه 136 ميفرمايد «وقوله يا
ايها الذين آمنوا لا تأكلوا اموالم بينم بالباطل يعن الربا»، که «باطل» را به «ربا» كه ي از اسباب است معنا کرده است.
يعن همانطور که خود بيع، براى به دست آوردن مال عنوان سببيت دارد، ربا هم سببيت دارد. پس طبق اين روايت، باطل به ربا
تفسير شده است (اين تفسير عل ابن ابراهيم قم است که برم‌گردد به مبناى معروف كه آيا توثيقات عامه اعتبار دارد يا اعتبار

ندارد؟).

يك روايت صحيحه‌‌اى را جلسه گذشته نقل كرديم، از جلد هفدهم وسائل الشيعه، صفحه 166، باب 35، باب تحريم كسب القمار
حت العاب والجوز والبيض ؛ «عن محمد بن عل عن اب عبد اله(عليه السلام) ف قول اله عز وجل يا ايها الذين آمنوا لا

تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل؟ قال: نه عن القمار» يعن باطل را به قمار معنا كردند.

ي دو تا روايت دير هم هست. اگر كس بويد چه اشال دارد که هم «باء» سببيت بيريم و هم «باء» مقابله بيريم؟
اشالش اين است كه استعمال لفظ در اكثر از معناى واحد است، اصوليين قديم استعمال لفظ در اكثر از معناى واحد را محال
م‌‌دانستند، اما الآن كثيرى از اصوليين، طبق تعريف كه براى حقيقت استعمال دارند، استعمال لفظ در اكثر از معناى واحد را

محال نم‌دانند.

لن اشال كه وجود دارد اين است كه براي استعمال ي لفظ در بيش از معناى واحد نياز به قرينه است، و خود مستثن در
اين آيه، قرينه بر سببيت «باء» است، چون تجارت خودش ي از اسباب است. و قرينه خارج نيز همين روايات است كه در

ذيل آيه شريفه وارد شده، اما قرينه بر اينه اين «باء» مقابله باشد نداريم. اگر كس بويد كه بين سببيت و مقابله قدر جامع
وجود دارد كه اين «باء» در آن معناى قدر جامع استعمال شده، آن وقت نتيجه اين م‌‌شود كه «باء» در يك معنا استعمال شده

باشد. لن اشال اين است كه بين باء سببيت و باء مقابله قدر جامع نداريم. تا اينجا براي حرمت بيع هياکل عبادت، سه دليل را
 .« لاطبِالْب مَنيب مَالوملُوا اككرديم؛ «اجماع»، «روايت تحف العقول» و آيه شريفه «لا تَا بررس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/273
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


دليل چهارم بر حرمت بيع هياکل عبادت

» است. شاهد اين است كه در اين دليل چهارم؛ آيه شريفه «انَّما الْخَمر والْميسر والانْصاب والازْلام رِجس من عمل الشَّيطَانِ
آيه، انصاب را از مصاديق رجس قرار داده و انصاب همين اصنام ‐ بتها ‐ است. چرا به بتها م‌‌گويند انصاب؟ چون بت را

در جاي نصب م‌‌کردند و در مقابلش عبادت م‌‌كردند.

پس آيه درباره انصاب و صنم م‌‌گويد رجس است و از رجس بايد اجتناب شود. يا در آيه شريفه «والرجز فَاهجر» ، كه يك
وقت بحث مفصل داشتيم كه «رجز» همان «رجس» است، «سين» با «ز» قريب است، و در روايت دارد «فاهجر الاصنام» ؛

از اصنام دورى كنيد.

يا در كتاب الدرالمنثور اين روايت را از جابر نقل م‌کند که: «قال سمعت رسول اله(ص) والرجز فاهجر أى ه الاوثان» مراد
از رجز، اوثان است. بيان استدلال اين است كه در اين آيات م‌‌گويد انصاب رجس است و از رجس اجتناب كنيد، يا در

«والرجز فَاهجر» ، رجز را به معناى اوثان و اصنام گرفته، و امر به هجر كرده. امر به هجر يك امر مطلق است، يعن بايد از
جميع ما يرتبط بالاصنام ‐ مثل بيع و استفاده از آن ‐ اجتناب کرد.

نقد دليل چهارم

اين آيات را قبلا در بحث بيع اعيان نجسه هم مورد استدلال قرار داديم و مناقشاتش را گفتيم. ي از نات كه آنجا مشهور است
و فقهاء بيان كردند اين بود كه «اجتناب كل ش‌ء بحسبه»، اجتناب از خمر به اين است كه انسان از شرب او اجتناب كند،

»، بايد از هر چيزى به تناسب او وهبتَنطَانِ فَاجالشَّي لمع نم سرِج زْلامالاو ابنْصالاو رسيالْمو را الْخَمنَّمگويد «ا‌‌آيه م وقت
لمع نرا از قيد «م اتاجتناب كند؛ از خمر نسبت به شرب آن، و از اوثان و انصاب نسبت به عبادت آنها. در آنجا ن

الشَّيطَانِ»، که آيا خبر بعد الخبر است يا قيد براى رجس است استفاده کرديم و نات در اين آيه شريفه بود كه بيان كرديم و
ترار نم‌‌كنيم، فراجع.

پس با اينه آيه تصريح دارد كه اصنام، رجس است، ول ما از آن استفاده نم‌‌كنيم كه خريد و فروش اصنام حرام است.
مدعاى ما اين است كه بوئيم اولا بيع بت و صليب حرام است به حرمت تليف ‐ يعن اگر كس اين را معامله كرد كار

حرام انجام داده و از عدالت ساقط م‌‌ شود و موجب فسقش م‌‌شود ‐ ثانياً معامله‌اش هم باطل است. اين ادعاي است كه
آيه شريفه اين ادعا را اثبات نم‌‌كند.

دليل پنجم بر حرمت بيع هياکل عبادت

دليل پنجم؛ روايت نبوى مشهور است كه شيخ(ره) در ابتداي ماسب نقل كردند: «ان اله اذا حرم شيئاً حرم ثمنه»، خداوند
عبادت اصنام را حرام کرده پس معامله روى اصنام را هم حرام كرده است. در اين روايت دو «حرم» داريم، نم‌‌توانيم ي را

تليف بيريم و ديرى را وضع بيريم، بله هر دو تليف است. خدا عبادت اصنام را حرام كرده معامله آنها را هم حرام
كرده، اگر كس خريد و فروش اصنام داشته باشد اين معامله هم حرام است، آناه به ملازمه از آن بطلان را استفاده م‌‌كنيم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90


نقد دليل پنجم

منته اين نبوى ولو مشهور است اما در كتب خود ما نيامده، بله از طريق عامه نقل شده است. نته‌اى كه وجود دارد اين
است كه در بعض از اين كتب حديث دارد که «ان اله اذا حرم أكل ش‌ء حرم ثمنه»، که اگر چنين چيزى باشد دير

نم‌‌توانيم در ما نحن فيه استفاده كنيم. چون در باب اوثان حرمت اكل وجود ندارد، و يك بحث مفصل كرديم كه اگر ندانيم در
روايت كلمه اكل آمده يا نيامده؟ آيا بوئيم نيامده، اصالت عدم نقيصه را جارى كنيم و بوئيم روايت از اول «إن اله اذا حرم
شيئاً حرم ثمنه» است و چيزى از روايت كم نشده، يا بوئيم اكل هست و زياد نيست، يعن اصالت عدم زياده را جارى كنيم.

اينه آيا اين دو اصل، اصالت دارد يا ندارد و كدام را بايد جارى كرد؟ بايد به مباحث گذشته مراجعه کرد.

دليل ششم بر حرمت بيع هياکل عبادت

اين دليل ششم، دليل است كه برخ از بزرگان همچون مرحوم آقاى خوئ (ره) فرموده اند «هو الوجه الوجيه»، بهترين دليل بر
مدعا همين دليل ششم است. روايات داريم كه از اينه كس چوب را به ديرى بفروشد كه ديرى با اين چوب بت يا صليب
درست كند، نه كرده است. بيان استدلال اين است اگر بيع چوب بخاطر اينه ديرى برود با آن صليب يا صنم درست كند

حرام باشد، پس بيع خود صليب و صنم به طريق اول حرام است.

اين روايات ‐ كه الآن بعض از آنها را م‌‌خوانيم ‐ مضمونش همين است، اما استفاده اولويت براى ما نحن فيه به چه نحو
است؟ روايت در جلد هفده وسائل الشيعه، ابواب ما يتسب به، باب چهل و يم، حديث اول، صحيحه عمر بن ازينه است؛ «قال
كتبت ال اب عبد اله(عليه السلام) أسأله عن رجل له خشب فباعه ممن يتخذه برابط»، م‌‌گويد به امام(عليه السلام) نوشتم كه
كس چوب دارد و چوبش را به آدم م‌‌فروشد كه بربط درست م‌‌كند ‐ بربط ي از سازهاى موسيق است ‐ «فقال لا بأس

به» امام فرمود اين اشال ندارد. دوباره نوشتم «و عن رجل له خشب فباعه ممن يتخذه صلباناً» اگر كس چوب دارد
م‌‌فروشد به كس كه آن را صليب درست م‌‌كند «قال لا» فرمود خير، جايز نيست. که شاهد ما در قسمت دوم روايت است.

علت تفصيل امام(ع) بين آلات لهو وصنم

لن مشل که اين روايت دارد اين است كه م‌‌گويند چرا با اينه در تمام موارد دير بين آلات لهو و اصنام اتحاد در حم
وجود دارد، چرا در روايت ميفرمايد كه اگر بخواهد با چوب، آلات لهو درست كند اشال ندارد اما اگر بخواهد صنم درست كند

اشال دارد؟ ملاك در اين تفصيل كه امام (عليه السلام) داده چيست؟

مرحوم مجلس(ره) كتاب دارد به نام «مرآة العقول» كه در شرح احاديث بيانات بسيار خوب دارد، در آنجا ايشان گفته اند كه
خواه‌‌كند كه تو م‌‌فروشد و در معامله هم شرط نم‌‌اين چوب را م احتمال دارد در فرض اول در معامله ذكر نشود، يعن

ذكر نشود و در دوم وئيم در اولكند. ب‌‌اما در فرض دوم «فباعه ممن يتخذه صلباناً» ،در معامله ذكر م ،بربط درست كن
ذكر شود. اين احتمال بعيد است و قرينه‌اى بر آن نداريم. معمولا اين روايات ماتبه‌اى چون ماتبه بوده، به دست ديران
م‌‌افتاده، لذا در آن تقيه وجود داشته است. ي از کارهاي رايج سلاطين جور در زمان ائمه(ع) مسئله موسيق و بربط و

م واقعالتقيه، اما قسمت دوم روايت دلالت بر تقيه ندارد و ح وئيم قسمت اول روايت محمول علمضمار و اينها بوده، ب
است.



فرمايش محقق خوئ(ره) پيرامون دليل ششم

مرحوم آقاى خوئ(ره) در مصباح الفقاهه م‌‌فرمايند «هذا هو الوجه الوجيه و يؤيده قيام السيرة القطعية المتصلة ال زمان
المعصوم عل حرمة بيع هياكل العبادة» م‌‌فرمايند اين روايت بهترين دليل براى ما نحن فيه است، چون اجماع که مخدوش

است، روايت تحف العقول هم طبق نظر ايشان سند ندارد، آيات و روايات كه تا حالا خوانديم نيز همينطور.

فقط همين روايت را م‌‌فرمايد دليل بسيار خوب است. مؤيد آن هم سيره قطعيه متصله به زمان معصوم(عليه السلام) است.
مؤيد دوم هم ايشان ذكر م‌‌كنند و م‌‌فرمايند «ويؤيده وجوب اتلافها هدماً لمادة الفساد، كما اتلف النب(صل اله عليه و

آله) و عل(عليه السلام) اصنام مه» مؤيد ديرش اين است كه اتلاف اينها واجب است، براى اينه انسان بايد ماده فساد را از
بين ببرد. امروز اين را انسان م‌‌ خرد و يك گوشه‌اى هم نه م دارد، ممن است پنجاه سال دير هم كس به اعتقاد اينه اين

در نزد پيشينيان مقدس بوده بيايد دو مرتبه پرستش او را شروع كند. از باب قطع ماده فساد، بايد آن را اتلاف كند. م‌‌فرمايد
پيامبر(ص) و امير المؤمنين(ع) در فتح مه اصنام را از بين بردند، «فانه لو جاز بيعها لما جاز اتلافها»، اگر واقعاً بيعش جايز

بود اينها مال مردم بوده، ملك مردم بوده، و نبايد اينها را اتلاف م کردند.

پس مرحوم آقاى خوئ(ره) به اين روايت به ضميمه سيره و به ضميمه وجوب اتلاف استدلال م کنند. مسئله وجوب اتلاف را
نم‌‌توانيم به كلام و عمل پيامبر(ص) و امير المؤمنين(ع) مستند كنيم، براى اينه آن زمان بالفعل آنها را م‌‌پرستيدند، لذا

پيامبر(ص) آنها را از بين برد.

اما آيا ما ميتوانيم از عمل پيامبر(ص) استفاده كنيم هر چيزى كه يك زمان بت بوده، اما الآن صد سال است كه مردم به عنوان
بت از آن استفاده نم‌‌كنند، اتلافش واجب است؟ نم‌‌توانيم چنين استفاده كنيم. عمل مثل لفظ نيست كه اطلاق داشته باشد،

عمل قدر متيقن دارد و قدر متيقنش اين است كه اگر در زمان ديديم انسان سن را عبادت م‌‌كند، يا بت را عبادت م‌‌كند،
همان زمان م‌‌توانم به استناد عمل پيامبر آن را اتلاف كنم، اما اگر بت دويست سال هست و خيل هم ارزش پيدا كرده و هيچ

كس هم آن را نم‌‌پرستد، اينجا دير صدق ماده فساد بر آن نم‌‌كند.

بفرماييد ممن است آينده اين عنوان پرستش را پيدا كند، جواب كه م‌‌دهيم اين است كه احام دائر مدار فعليت است. مثلا در
كتاب الخمس در باب مئونه نم گوئيد چيزى كه احتمال دارد س سال دير معونه من باشد، بله «فعليت» ملاك است. در

روايت تحف العقول كه م‌‌گويد «يأت منه الفساد» يعن بالفعل، حالا اگر من بدانم که ي چيزي ده سال دير يأت منه الفساد ،
آيا معامله‌‌اش باطل است؟ شما اگر بدانيد خانه‌اى را که م‌‌فروشيد، اين خريدار خانه شما را به كس م‌‌فروشد که او به ديري،

که آن شخص بعدى م‌‌خواهد از خانه به عنوان فساد استفاده كند، آيا ميوييد اين معامله امروز شما باطل است؟ خير.

پس اينه ايشان م‌‌فرمايند «وجوب اتلافها هدماً لمادة الفساد» ، «مادة الفساد» اين است كه بالفعل بخواهد پرستش شود، اين
را ما قبول داريم و اتلافش در اين مورد درست است. اما اگر چيزى كه مدتهاى مديدي اصلا پرستش نم‌‌شود و مردم م‌‌دانند

كه اين لا يضر و لا ينفع است، آيا اينجا باز م گوئيم اتلافش واجب است؟!

نقد استاد بر مرحوم خوئ(ره)

سؤال از مرحوم آقاى خوئ(ره) اين است كه مدعا چيست؟ مدعا اين است كه خريد و فروش صنم حرام است و معامله‌اش هم
باطل است. ما قبول داريم از اين روايت، اولويت فهميده م‌‌شود، سيره را نيز قبول داريم، ايشان م‌‌فرمايند وجوب اتلاف هم



مويد آن است.

ما م‌‌خواهيم اشال كنيم که وجود اتلاف كل نيست، وجود اتلاف زمان است كه بالفعل عبادت شود، آن زمان كه بالفعل
عبادت نشود وجوب اتلاف ندارد.

يعن اگر از شما سؤال كنند كه يك چيزى پانصد سال پيش بت بوده و الآن پانصد سال است كه دير كس اين را نم‌‌پرستد، آيا
شما م‌‌گوئيد اتلاف اين واجب است؟ با توجه به اينه بالفعل مادة الفساد نيست. اين تعليقه‌اى است كه ما بر فرمايش ايشان
داريم. امام(رضوان اله عليه) براي اين بحث يك دليل دارند غير از ادله‌اى كه تا به حال خوانديم، دليل ديرى هم ايشان در

ماسب محرمه دارند كه عرض م‌‌كنيم.

 و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


