
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۰۹ اردیبهشت ۱۳۸۶

ماسب محرمه/ نوع دوم: آنچه مقصود از آن حرام است
جلسه 75 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نوع دوم از ماسب محرمه بحث را در ماسب محرمه بر طبق ماسب مرحوم شیخ(ره) دنبال م‌کنیم. مرحوم شیخ(ره)
ماسب محرمه را در پنج قسم مطرح کردند. بحمد اله بحث نوع اول ـ اکتساب به اعیان نجسه ـ تمام شد.

«النوع الثان مما یحرم التسب به، ما یحرم لتحریم ما یقصد به» نوع دوم؛ آن ماسب است که حرمت آن بخاطر این است
که مقصودی که از آن هست متعلق حرمت واقع شده است. اقسام نوع دوم مرحوم شیخ(ره) نوع دوم را سه قسمت کردهاند؛

قسمت اول: «ما لایقصد من وجوده عل نحوه الخاص الا الحرام»، اشیای که مشتمل بر ی هیئت خاص است که از این
هیئت خاصه، چیزی غیر از حرام قصد نم‌شود، کالصنم و الصلیب، مثل آلات قما و آلات لهو ـ در اینجا نم‌خواهیم بحث کنیم

که آیا قمار و لهو حرام است یا نه؟ بله بحث متمرکز بر این است که معامله روی آلات قمار و آلات لهو چه عنوان دارد؟

قسم دوم : «ما یقصد منه المتعاملان المنفعة المحرمة» جای که خود شء هیئت خاص نداد ول متعاملین قصد حرام
کردهاند، مثلا چوب را م‌فروشند برای اینه با آن بت یا صلیب بسازند، انور را م‌فروشند که با آن خمر درست کنند.

قسم سوم : «مایحرم لتحریم ما یقصد منه شأنا» این که شأنیت این را دارد که به آن قصد حرام شود و در مظنه این هست که
از آن بعنوان حرام استفاده شود، مثل فروختن سلاح به اعداء دین، که فروش سلاح به اعداء دین شانیت این را دارد که برای

مقابله با مسلمین استفاده شود و این حرام است.

شود مثل این که اگر کس‌مورد سؤال است مورد بحث واقع م اسب محرمه، اموری که امروزه خیلدر قسم دوم از م
خانهاش را اجاره دهد برای اینه دیری در او فعل حرام انجام دهد، مثلا فقط م‌خواهد در آن خمر درست کند یا مغازهاش را

اجاره دهد که فقط م‌خواهد در آن نوارهای حرام بفروشد یا منزلش را اجاره دهد برای اینه فقط م‌خواهد در آن کتب ضاله را
چاپ کند، تمام اینها داخل در همین بحث ماست و این هم بحث بسیار خوب است.

فروع قسم اول مرحوم شیخ(ره) در قسم اول از نوع دوم، در سه قسمت بحث کردهاند: ی هیاکل عبادت است، فرع دوم در
خرید و فروش آلات قمار است و فرع سوم خرید و فروش آلات لهو و لعب است.

فرع اول اما مسأله هیاکل عبادت، مثل بت یا صلیب که در این مسأله صلیب این فرع که امروزه طلا فروشها با آن مواجه
هستند که طلائ را بصورت صلیب درست م‌کنند و م‌فروشند، آیا جایز است مسلمان این را درست کند و بفروشد یا نه؟در

این هیاکل عبادت، طبق آنچه که از کلمات مرحوم شیخ(ره) در ماسب استفاده م‌شود دو بحث وجود دارد؛ ی بحث این
است که م‌خواهد مجموع این بت یا صلیب را مادتا و هیئتا بفروشد، این ی بحث است که بوییم این صلیب که دارای پنج

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/273
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مثقال طلا هست، این پول را در مقابل مجموع آن م‌پردازیم نه در مقابل خصوص ماده. بحث دوم این است که در همین هیاکل
عبادت، پول را در مقابل ماده بدهیم و اصلا کاری به هیأت نداریم.

باز هر کدام از اینها فروض دارد. مثلا در فرض اول؛ گاه شرط م‌کنند که این بت را م‌فروشم برای اینه تو عبادت کن، و
در متن عقد شرط م‌کند. گاه در متن عقد ذکر نم‌کنند بله در خارج عقد بر آن توافق دارند.

گاه بایع م‌گوید من این را م‌فروشم اما نم‌دانم با این عبادت م‌کند یا نم‌کند، اما احتمال م‌دهد که از آن برای عبادت
استفاده کند. گاه این هیاکل عبادت را م‌فروشند اما اصلا نم‌خواهند آن را عبادت کنند مثلا این ی عتیقه قدیم است و

م‌خواهد از آن در ویترین مغازه یا دکور منزل استفاده کند یا ی صلیب طلائ است و این چون طلاست ـ و لو اینه معامله
در مقابل مجموع است اما ـ م‌خواهد از آن بعنوان تزیین منزل استفاده کند، و اصلا قصد عبادت ندارند.

پس خود این قسم که «هیاکل عبادت مادتاً و هیأتاً متعلق معامله است و ثمن در مقابل آن قرار م‌گیرد»، چهار صورت
دارد.آنچه که الان محل بحث ماست این است که در کلمات فقهاء، دو عنوان آمده است؛ ی «عمل الاصنام حرام»، ساخت

صنم و صلیب حرام است، یعن ی از محرمات مسلمه این است که اگر کس صنم یا صلیب بسازد، خود این عمل حرام
است. در عبارات فقهاء برای ساختن، کلمه «عمل» آمده است، که بعدا در مقام بیان ادله، بعض از عبارات فقهاء را هم

م‌خوانیم.

نته دوم این است که علاوه بر اینه ساخت اینها حرام است، معامله روی اینها هم حرام است.

لیفه در باب افعال، مراد از حرمت، حرمت تکه قبلا در النوع الاول داشتیم این بحث مراد از حرمت در باب معاملات باز ی
است، مثلا دروغ گفتن حرام است، غیبت کردن حرام است، فحش دادن حرام است. اما در باب معاملات اگر گفتند ی

معاملهای حرام است، ظهور اول آن در چیست؟

آیا این تحریم، ظهور در حرمت تلیف دارد، مثلا در روایت تحف العقول که م‌فرماید: آن تجارات حرام است که ما یأت منه
الفساد، بسیاری از بزرگان مثل محقق خوئ(ره)، روایت تحف العقول را فقط بر حرمت تلیفیه حمل کردهاند. برخ قایل هستند

که در باب معاملات وقت م‌گویند ی معاملهای حرام است، انصراف به حرمت وضع دارد. این حرف درست نیست، ما
ه اگر ربا انجام داد کار حرامربا باطل است؟ یا این با» یعنِالر مربا»، آیا «حِالر مرح و عيالْب هال لحمواردی داریم که «ا

تلیف انجام داده است و استحقاق عقوبت دارد؟ ما اگر فقط بوییم مراد حرمت وضع است، بدین معناست که اگر کس ربا
انجام داد معاملهاش باطل است.

 بوییم مراد از «حرام»، نه خصوص وضع است و نه خصوص تلیف، بله همانطور که «حلال» یعن آنچه که شارع او را
حلال کرده است اعم از تلیف و وضع، «حرام» نیز اعم از تلیف و وضع است.

پس سه احتمال وجود دارد؛ ی احتمال این است که فقط بوییم حرمت، حرمت تلیفیه است کما علیه المشهور. احتمال دوم
دارد، که ما عرض کردیم این حرف درست ه اصلا اگر به معاملات حلیت و حرمت نسبت داده شد، انصراف به وضعاین

نیست، و نم‌توان گفت انصراف به وضع دارد، چرا که مواردی مثل «احل اله الْبيع و حرم الرِبا» وجود دارد که قطعا از آن
حم تلیف استفاده م‌کنند. احتمال سوم این که باید ببینیم ظهور اولیه این تعابیر در لسان قرآن و روایات چیست؟

اصلا حرمت وضع چیزی است که فقهاء به میدان آوردهاند. وقت در آیات و روایات، تحریم یا تحلیل بیان م‌شود، مطلقا؛ چه
به معاملات نسبت داده شود و چه به غیر معاملات، ظهور در تلیف دارد مثلا وقت م‌گویند معامله میتة حرام است، ظهور در

تلیف دارد. بله م‌گوییم از آن بالملازمه بطلان معامله را استفاده م‌کنیم و م‌گوییم اگر ی چیزی حرام است وجوب وفا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


ندارد، شارع نم‌تواند نسبت به چیزی که حرام است و در نزد او مبغوض است بوید به این باید وفا کنید، بالملازمه حرمت
وضع را استفاده م‌کنیم، الا ماخرج بالدلیل مثلا در بیع وقت النداء م‌گویند حرام هست اما باطل نیست. باید از این راه قایل

شویم.

اگر کس بوید نه در عبادات و معاملات مطلقا دلالت بر فساد دارد، در اینجا م‌گوید هم حرمت تلیف است و هم حرمت
وضع. اگر کس نه در معاملات را دال بر فساد نداند، اینجا باید از همین راه ملازمه که بیان کردیم وارد شود.

فرمایش از مرحوم امام(ره) لذا ما وقت به ماسب محرمه امام(رضوان اله علیه) مراجعه م‌کنیم ایشان م‌فرمایند: همانطور
م در النوع الثانم داریم، همان سه حشود «معامله نجس حرام است» اینجا سه ح‌گفته م که ما در النوع الاول گفتیم وقت

هم هست؛ حم اول حرمت تلیفیه معامله است، یعن وقت م‌گوییم خرید و فروش بت و صلیب حرام است، حم اولش همین
است که ی معصیت و حرام انجام دادید. حم دوم ـ که امام(ره) فرمودند اینه ـ نفس «اخذ ثمن در مقابل حرام»، ی حرام

تلیف دوم است. «ثمن العذرة سحت»، «ثمن المیتة سحت»، «ثمن الخمر سحت» پس دو نفر که معاملهای روی خمر انجام
دادند هر دوی ایشان ی حرام تلیف انجام دادهاند. سپس فرمودند از این دو حم تلیف ـ که از آن بعنوان دو حم اصیل یاد

م‌کنند ـ بالملازمه ی حم سوم بنام فساد این معامله را استفاده م‌کنیم.

بوییم چیزی که معاملهاش حرام است، گرفتن ثمنش هم حرام است و این دیر وجوب وفا ندارد و معامله باطل است.

نقد استاد بر فرمایش مرحوم امام(ره): البته ما قبلا عرض کردیم که دو حم تلیف نداریم. این روایت که م‌گوید «ان اله اذا
حرم شیئاً حرم ثمنه»، اگر مراد از «حرم ثمنه» خصوص ثمن در مقابل مثمن باشد، فرمایش امام(ره) تام است. 

ول اگر گفتیم این «ثمن» کنایه از خود معامله است ـ مثل اینه امروزه به افراد م‌گوییم پول که از این راه بدست م‌آورید
بیشتر نداریم. یعن لیفم تح ر یه ظهور در همین دارد، دیمعاملهات درست نیست ـ کما این حرام و باطل است، یعن

،که در اثر این معامله گرفت حرام، ثمن معامله انجام دادی، این ی گوید ی‌گویند «ثمن العذرة سحت» شارع نم‌م وقت
این هم حرام دوم، بله این ثمن، کنایه از خود معامله است. لذا ما ی حم تلیف بیشتر نداریم و آن اینه خود معامله حرام

است، ی حم وضع هم داریم.

حالا باید ببینیم اگر کس بت را به دیری فروخت، آیا او مرتب دو کار شده است؛ اول اینه فعل حرام انجام داده و عقاب
دارد دوم اینه معاملهاش هم فاسد است، آیا این معنا از ادله استفاده م‌شود یا خیر؟

ادله حرمت معامله هیاکل عبادت:

پس مدعا این است که آیا معامله بر هیاکل عبادت، هم حرمت تلیفیه و هم حرمت وضعیه دارد یا خیر؟ ـ اما اینه چرا عمل
اینها حرام است و به چه دلیل م‌گویید اگر کس صنم یا صلیب درست کرد کار حرام انجام داده است، این محل بحث ما

نیست. ما این را در اینجا بعنوان ی اصل مسلم قرار دادیم که درست کردن اینها حرام است. 
مجموعا در کلمات فقهاء، هشت دلیل برای مدعا اقامه شده است.

دلیل اول : اجماع
اولین دلیل که شیخ(ره) در ماسب بیان م‌فرمایند: «بلاخلاف ظاهر بل الظاهر الاجماع علیه»، م‌فرمایند در مسأله ی خلاف

ظاهری نیست، بعد ترق م‌کنند که علاوه اینه خلاف نیست بله اجماع است ـ قبلا عرض شد که کلمه «اجماع»، اقوی از
کلمه «لاخلاف» است؛ «بلاخلاف» با این سازگاری دارد که از صد نفر از فقهاء، مثلا س نفر آنها اصلا نظر نداده باشند و بقیه
نظرشان یسان باشد، اما «اجماع» یعن همه نظر دادهاند و همه همین عقیده را دارند ـ .کسان که ادعای اجماع کردهاند، مثل



صاحب ریاض(ره) که فرموده «باجماعنا المستفیض النقل» اجماع که نقلش به حد استفاضه رسیده است، یعن اجماع را
تعداد زیادی که مقداری کمتر از حد تواتر است، نقل کردهاند. مرحوم مقدس اردبیل(ره) در مجمع الفائده و البرهان فرموده «و

یحرم عمل الاصنام و الصلبان و غیرهما من هیاکل العبادة المبتدعة» عمل اینها حرام است، بعد آلات لهو و الات قمار را
مطرح کرده، سپس م‌فرمایند «و دلیل تحریم الل الاجماع» علامه(ره) در ی از کتابهایش تعبیر به «بلاخلاف» کرده است.

صاحب جواهر(ره) فرموده «بلاخلاف اجده بل الاجماع بقسمیه علیه» که خلاف نداریم بله اجماع؛ هم اجماع منقول و هم
محصل داریم. شیخ انصاری(ره) هم که عبارتش را خواندم «بلا خلاف ظاهر و الظاهر الاجماع علیه».

نقد استدلال به اجماع
لین این اجماع فایدهای ندارد. چون با توجه به اینه ادله دیری در میان هست، این اجماع، یا اجماع مدرک است و یا محتمل
مدرک المدرک است. اجماع باید اصالت داشته باشد، خود اجماع باید کاشف از رأی معصوم(ع) باشد، اما اگر مستند به ی

باشد یا احتمال دهیم که مستند به ی مدرک است، این اجماع از تعبدی بودن ساقط م‌شود و دیر عنوان دلیلیت ندارد.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


