
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۹ اسفند ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

سخن محقق نائین

عرض كرديم كه ي از نات مهم در اين بحث این است كه آيا تنجز وصف براي علم است يا وصف براي معلوم ؟ و مرحوم
از اقسام فرمودند اجتناب از ملاق ه بحث را در سه قسم مطرح کرده و در بعضفرمودند اين تثليث مرحوم آخوند، اين نائين

لازم است، در بعض از ملاقا و در بعض از ملاق و ملاقا (هر دو)، مبن بر این است كه ما تنجز را از اوصاف خودِ علم بدانيم
و قبل از حصول علم تنجزي در كار نباشد، در حال كه نظر خودشان این است که تنجز از اوصاف معلوم است، وقت از

اوصاف معلوم شد ولو شما دو علم اجمال داريد ؛ علم اجمال اول به این است كه يا إناء كبير نجس است و يا ثوب، و بعد از
اين علم اجمال دوم است به اينه يا إناء كبير نجس است يا إناء صغير، و زمان اين معلوم در علم اجمال دوم قبل از علم

اجمال اول است.

شنبه علم اجمالداريم يا إناء كبير نجس است يا ثوب، روز ي كه ديروز هم عرض كرديم؛ روز شنبه علم اجمال در همين مثال
پيدا مكنيم كه در روز جمعه يا إناء كبير نجس بوده يا إناء صغير، و روز جمعه بين اين ثوب و إناء صغير يك ملاقات هم بوده كه

إناء صغير ملاقا و ثوب ملاق است. مرحوم آخوند فرمودند اينجا اجتناب از ملاق لازم است، فرمودند وقت علم اجمال اول
كنيد اين علم اجمالدوم پيدا م كند، بعد كه شما علم اجمالآيد و اجتناب از اين ثوب و اناء كبير را لازم مز مآمد اين تنج

دوم نسبت به إناء كبير اثر ندارد، چون إناء كبير خودش واجب الاجتناب است، نسبت به صغير كه الآن فرض این است كه ملاقا
است عنوان شبهه بدوي را پيدا مكند و اصالة الطهاره در اين ملاقا جاري است.

نائين فرمود شما اگر تنجز را از اوصاف علم قرار بدهيد بايد همين راه را ط كنيد، در حال كه تنجز از اوصاف معلوم است
.يعن فرض این است كه اين علم اجمال دوم شما زماناً قبل از علم اجمال اول است، پس ما بايد همين را ملاك قرار داده و

پيدا كردم اما وقت شنبه علم اجمالز بوده است. درست است كه من روز يوئيم روز جمعه اجتناب از اين كبير و صغير منجب
مگوئيم تنجز از اوصاف معلوم است، مگوئيم معلوم در چه زمان بوده؟ در جمعه بوده است. پس بايد در روز جمعه تنجز

باشد، يعن اجتناب از كبير و صغير در روز جمعه واجب شده، آن وقت اگر اين راه را ط كنيم نتيجه اين مشود كه اين ثوب
دير وجوب اجتناب ندارد، براي اينه علم اجمال اول چون معلومش متأخر از علم اجمال دوم است، يعن از معلوم در علم

اجمال دوم متأخر است، نسبت به كبير دير اثري ندارد و نسبت به ثوب اصالة الطهاره جاري مشود.

ال صاحب منتقاش

عرض كرديم كه هم صاحب كتاب منتق و هم مرحوم امام رضوان اله عليه، با مرحوم نائين مخالفت کرده اند . مقداري از

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ز فظرفه غير منج كه ايشان دارد این است كه «المعلوم إذا كان ف كرديم. حرف اصل را ديروز گفتيم و بررس كلام منتق
حق الملف ثم بعد حين تعلّق به العلم لم يصلح العلم لتنجيزه ف ظرفه السابق» ؛ مفرمايد اين معلوم در ظرف خودش غير

منجز بوده، درست است كه الآن شما يشنبه علم اجمال پيدا كرديد كه روز جمعه يا إناء كبير نجس بوده يا صغير، اما قبل از
اين علم اين معلوم آيا در ظرف خودش منجز بوده؟ مگوئيم نه. اگر تا قيامت هم علم پيدا نمكرد اين معلوم منجز نبود، بعد

مفرمايند «الشء لا ينقلب عما وقع عليه»، اگر يك چيزي كه حقيقتش اتّصاف به عدم تنجز است، چطور متوانيم بوئيم حالا
دو روز گذشته، امروز كه علم اجمال پيدا كرديم «إنقلب إل التنجز من يوم الجمعة» اين نمشود! اين مستلزم انقلاب شء عما

هو عليه است، معلوم شما در روز جمعه اتّصاف به تنجز نداشته، حالا همين باق مماند به همين وصف عدم تنجز، و در نتيجه
مفرمايد نتهي بعد این است كه حالا هم كه روز يشنبه علم اجمال پيدا مكن، الآن هم نمتوانيم بوئيم اين معلوم متّصف به

تنجز مشود، بله تنجز وصف براي خود علم است، علم منجِز است من حين

حدوثه، وقت حادث شد العلم منجز، تنجيز را بايد وصف براي علم بيريم.

اينجا استدلال كه ايشان فرموده به «الشء لا ينقلب عما هو عليه» جواب این است كه بحث در حقيقت يك شء خارج نيست
كه ما بخواهيم بوئيم «الشء ينقلب» يا «لا ينقلب» بحث در این است كه آيا اعتباراً متوانيم بوئيم از زمان گذشته آثار تنجيز
را بر آن بار كنيم، بحث در اين است: امروز كه من علم پيدا كردم اگر گفتيم تنجز وصف براي معلوم است يعن علم كه امروز

پيدا كردم كاشف است از منجز بودن معلوم از زمان گذشته. يعن اشال ما این است كه اولا اين الشء لا ينقلب را در اين امور
اعتباري نمتوانيم پياده كنيم و اين مربوط به امور خارج و توين است، ثانياً اگر ادعا كنيم كه الآن علم كشف از اين مكند
كه اين منجز بوده و ما خبر نداشتيم، كشف از اين مكند كه اين معلوم از همان زمان گذشته براي ما منجز بوده، منته كاشف

.نظر مرحوم محقق نائين تواند يك استدلال تام باشد در ردآيد. لذا اين استدلال نمز نمآن علم است و تا علم نيايد اين تنج

اشال امام خمین رضوان اله:

امام رضوان اله عليه در اصل مطلب با مرحوم نائين مخالفت دارند و مفرمايند تنجز از آثار علم است، منته بحث را
مآورند روي اينه ما يك علم اجمال داريم كه اين علم اجمال مگويد يا إناء كبير نجس است و يا ثوب! علم اجمال دوم كه

مگويد يا إناء كبير يا إناء صغير در روز جمعه نجس بوده، يك مسئلهي سببيت و مسببيت بين إناء صغير و اين ثوب درست شده
است. يعن مگوئيم اگر اين ثوب نجس باشد نجاستش معلول إناء صغير است و چون ما علم اجمال داريم كه در روز جمعه يا

إناء كبير نجس بوده يا إناء صغير، با وجود مسئلهي سبب نبايد سراغ مسبب برويم.

امام در اينجا دو مطلب مهم را دارند؛ يك مطلب این است كه مفرمايند اصلا تنجز از آثار خودِ علم است و تا علم نيايد تنجز
نمآيد! شما وقت علم اجمال اول را پيدا كرديد كه يا إناء كبير يا ثوب نجس است، اين علم اجمال اثر خودش را مگذارد،

مگوئيم من حين حدوث العلم الإجمال يجب الإجتناب از اين إناء كبير و اين ثوب. حالا يك علم اجمال دوم آمده كه مگويد
روز جمعه يا كبير يا صغير نجس بوده و اين ثوب هم اگر نجس باشد از اثر ملاقات با اين صغير است، فرمايش كه ايشان در

اينجا دارند این است كه مفرمايند «لا تأثير لتقدّم الرتبة عقلا ف تقدّم التنجيز كما اشتهر ف الألسن» تقدّم رتب تأثيري در
اينه تنجز را مقدّم كند ندارد، يعن حيث اينه حالا ما بوئيم اگر اين لباس نجس باشد، معلول نجاست آن صغير است و

نجاست صغير در روز جمعه مطرح بوده و ما بيائيم از اين تقدّم رتب عقل بخواهيم تقدّم تنجيز را استفاده كنيم، بوئيم تنجيز و
تنجز هم مربوط به روز جمعه بوده، ايشان مفرمايند به هيچ وجه درست نيست، ولو مشهور در السن است، يعن شهرت در



لسان اصوليين همين است كه اگر يك چيزي رتبةً از نظر عقل مقدّم بود شما بيائيد تنجز وتنجيز را مربوط به او قرار بدهيد، اگر
مگوئيد نجاست ثوب معلول اين صغير است و اين علم اجمال به نجاست كبير و صغير مربوط به روز جمعه، تنجز را هم براي

روز جمعه قرار بدهيد. اگر تنجز را براي روز جمعه قرار داديد ما دير كاري به اين ثوب نداريم! كه مفرمايند اين حرف باطل
است، اين حرف مبتن بر این است كه ما بيائيم احام عقليه را يا به تعبير دير تقدّم و تأخر عقل كه ي از اقسام تقدّم و تأخر
عقل همين تقدّم و تأخر رتب است، ما يك تأخر و تقدم زمان داريم كه آن عرف است، اين اول بوده و آن دوم بوده! اما يك تقدّم

و تأخر عقل داريم كه فقط ممحض در تقدم و تأخر رتب است كه مفرمايند اصلا مجال براي تقدّم و تأخر رتب در احام
عرفيه و شرعيه نيست، ولو شيخ اعظم ما (شيخ انصاري) اعل اله مقامه الشريف اصرار دارد بر اجراي اين احام عقليه در

مسائل شرعيه و عرفيه.

كه مشهور دارند كه اصل سبب گوئيم اين حرففرمايند ما بعداً در بحث خاتمه استصحاب مكنند و مبعد از اين اشارهاي م
بر اصل مسبب حاكم است و با اجراي اصل در سبب مجال براي اجراي اصل در مسبب نيست، مفرمايند ما اين حرف را

قبول نداريم ولو يك حرف مشهوري شده، شيخ و بعد از شيخ اين را مگويند و اينه اصل جاري در سبب حاكم است بر اصل
جاري در مسبب، مفرمايند ما اين را قبول نداريم. اين مبتن است بر اينه ما بيائيم قوانين عقليه را مثل تقدّم و تأخر رتب را در

احام شرعيه و ادلهي شرعيه جاري كنيم، در حال كه مفرمايند اگر سبب و مسبب، يعن شكّ در سبب و مسبب در زمان
واحد باشد، دست شما نجس است و به يك آب مزنيد و بعد شك مكنيد دستتان پاك شد يا نه؟ مگوئيم چرا شك داريد؟

مگوئيد نمدانيم اين آب بر كريت باق مانده يا نه؟ شيخ انصاري و ديران مگويند ما استصحاب كريت مكنيم و با اجراي
اصل در سبب خود به خود تليف مسبب روشن مشود. امام مفرمايند ما اين را قبول نداريم، مفرمايند اين موارد مختلف

است. در اين مثال انشت دست و آب؛ در زمان واحد شما دو شك مكنيد، ي اينه آيا اين انشت پاك شد يا نه و دير اينه
گيرد، يعنر فرا مدياست يا نه؟ در زمان واحد لا تنقض اليقين بالشك اين دو تا را در عرض ي ت باقآيا اين آب بر كري

همانطوري كه در اين آب جاري است، در اين هم جاري است، «لا تنقض اليقين بالشك» مگويد اين دستت نجس بوده يا نه؟
الآن كه به اين آب زدي شك مكن بر نجاستش باق مانده يا نه؟ استصحاب نجاست كن. اين آب كر بوده يا نه؟ استصحاب
طهارت كن. اما مفرمايند ما به جاي اينه بيائيم در اينجا مسئلهي سبب و مسبب را مطرح كنيم، مگوئيم اگر با جريان لا

تنقض شما آمديد موضوع دليل اجتهاديِ آن مورد دوم را تثبيت و تنقيح كرديد، يعن شما اگر آمديد استصحاب را را در اين آب
جاري كرديد و گفتيد طاهر است. وقت طاهر شد يك قاعدهاي در مآيد كه هر متنجس اگر با يك آب طاهر ملاقات پيدا كند پاك

مشود. تعبيرشان اين است: «كل متنجس إذا غسل بماء طاهر فهو طاهر».

با جاري كردن لا تنقض اليقين بالشك در اين آب، يك موضوع درست مشود؛ شما وقت در ملاقا مآئيد اصالة الطهاره را
جاري مكنيد ما دليل نداريم به اينه اگر يك چيزي با اين ملاقا ملاقات كند طاهر است! اصالة الطهاره را در ملاقات جاري

كرديد مگوئيد اين طاهر، اما چنين دليل اجتهادي به قول ايشان كه «كل ما لا ق الطاهر فهو طاهر» نداريم! ايشان مفرمايند ما
نبايد بيائيم تأثيري براي تقديم و تأخّر عقل در احام شرع جاري شويم، بوئيم چون رتبهي سبب مقدّم بر رتبهي مسبب است

پس ما كاري به مسبب نداريم و به سراغ سبب مرويم. نه! هر جا اگر يك اصل را در سبب جاري كرديد، آمد يك موضوع
تعبدي براي ما درست كرد ما تبعيت مكنيم، اگر موضوع تعبدي درست نرد تبعيت نمكنيم، در ملاق و ملاقا ما موضوع
تعبدي پيدا نمكنيم، در ملاقا شك مكنيم پاك است يا نه؟ اصالة الطهاره در آن جاري مكنيم ول اين ثوب كه به اين إناء

صغير (ملاقا) خورده و با آن ملاقات پيدا كرده نمتوانيم بوئيم حالا كه اصالة الطهاره را در اين جاري كرديم چون اين سبب
شك ما در اين ملاق است پس ملاق هم پاك باشد.

ما يك دليل تعبدي نداريم كه هر چيزي كه با يك طاهري ملاقات كند طاهر. لذا اينجا دير قانون سبب و مسبب به درد ما



نمخورد، در انشت دست و آب داريم كه قانون سبب و مسبب نمآيد، خودِ همين كه يك موضوع دليل اجتهادي و موضوع
تعبدي براي ما درست مشود كمك مكند. اينجا عمدهي فرمايش امام این است كه ما نمتوانيم بوئيم إناء صغير چون مقدّم

است بر اين ثوب از حيث رتبه، ما بيائيم مسئلهي رتبه را مطرح كنيم!

نتهي اول كه نسبت به فرمايش امام رضوان اله عليه داريم این است که بحث مرحوم نائين روي اين نيست كه تقدّم و تأخر
رتب باشد يا عقل و غيره ذلك، ادعاي نائين اين است كه تنجز از آثار معلوم است، يعن اگر من امروز علم پيدا كردم كه از روز

جمعه اينها نجس بوده، تنجز از روز جمعه بر اين معلوم بار مشود، آثار تنجز را ما بايد از روز جمعه بار كنيم و من ديروز
عرض كردم مثال كه بيان كرديم اين بود كه اگر كس امروز علم پيدا كند كه از يك ماه پيش جنب بوده، آثار تنجز را از چه

ن است مرحوم امام و صاحب كتاب منتقگوئيم تمام اعمال يك ماه گذشته را بايد اعاده كنيم. اينجا ممكنيم؟ مبار م زمان
يك جواب به ما بدهند! بويند آثار تنجز از امروز است منته از امروز مآئيم اعمال گذشته را اعاده مكنيم، يعن تا حالا بر

شما وجوب اعاده نبوده و الآن هم نمگوئيم كه كشف از اين مكنيم از يك ماه پيش اعاده بر شما واجب بوده، نه! الآن وجوب
اعاده براي شما مآيد، منته وجوب اعادهي اعمال گذشته، اما وجوب اعاده الآن مآيد و بين اين دو تا فرق است، شما يك
وقت مگوئيد وقت من الآن علم پيدا كردم اين علم كاشف عن وجوب الإعادة ف الزمن الماض، اين مشود حرف مرحوم

نائين، اين مشود كه ما تنجز را از آثار معلوم قرار بدهيم، اما اگر گفتيم وقت علم پيدا كرديم وجوب اعاده از حالا مآيد، الآن
اعاده واجب است و يك ثمرهاش این است كه اگر الآن علم پيدا كرديد هنوز قدرت بر اعاده نداريد و از دنيا رفتيد، انجام آن لازم

نيست چون قدرت نداشتيد، اگر علم پيدا كرديد و قدرت داريد بايد اعاده كنيد، و اگر نرديد بايد بعداً برايتان انجام بدهيد، اما
اگر علم پيدا كرديد كه قدرت نداريد لازم نيست انجام بدهيد.

نتیجهگیری و نظر مختار:

پس اين مؤيد فرمايش امام و صاحب منتق است؛ درست است كه مگوئيم اعمال گذشته را بايد اعاده كنيد ول نمگوئيم علم
كاشف از وجوب اعادهي گذشته است، يعن خود اين وجوب در گذشته باشد. اگر بوئيم خود وجوب در گذشته است حق با
مرحوم نائين مشود، پس نتيجه اين شد كه ما هم همين نظر مرحوم امام و صاحب منتق را داريم كه تنجز از آثار علم است،

.ما هم اين را قبول داريم كه تنجز از آثار علم است و از آثار معلوم نيست خلافاً للمحقق نائين

عرض كردم در اين بحث براي اينه به نتيجه برسيم ي از بحثهاي ريشهاي همين بود كه تليفش را روشن كرديم، بحث دير
این است كه آيا اين علم اجمال دوم سبب از بين بردن علم اجمال اول است؟ يا اينه آن را از بين نمبرد؟ جواب این است كه

از بين نمبرد، علم اجمال دوم كه آمد علم اجمال اول منحل نمشود! از بين نمرود، چون بعضها يك اشالات در اينجا
دوم علم اجمال رشان از محل نزاع این است كه با علم اجمالكند اينها تصور مبيند فالات را مآن اش كردند، انسان وقت

دوم سبب انحلال علم اجمال ب بوده، نه. نه علم اجمالفهميم كه آن علم جهل مركشود! يا ما ماول از بين رفته يا منحل م
اول است! شما در علم اجمال اول مگوئيد يا اين ثوب نجس است يا إناء كبير، تنجز همين الآن مآيد، وجوب اجتناب از هر

دو را منجز مكند، بعد كه علم اجمال دوم پيدا مكنيد كه در روز جمعه يعن قبل از روز شنبه يا كبير نجس بوده يا صغير،
نتيجهاش این است كه نسبت به كبير اثري ندارد چون كبير با آن علم اجمال منجز شده و نسبت به صغير اصالة الطهاره جاري

مشود، شك بدوي مشود. پس اين هم مطلب دوم است كه علم اجمال دوم موجب انحلال علم اجمال اول نمشود.

مطلب سوم همان بود كه عرض كرديم كه ما هم معتقديم كه «المنجز لا يتنجز ثانياً» گاه اوقات در كلمات امام رضوان اله



عليه يك تشبيه وجود دارد و ايشان مفرمايند همانطوري كه در باب علم اگر يك چيزي برايتان مشوف بود، المشوف لا
شاف ثانر انشاف است، اين ديبينيد و برايتان روشن و تام الانشف ثانياً يك چيزي كه براي شما واضح است و آن را مي

معنا ندارد، تنجز هم همينطور؛ اگر يك چيزي منجز شد تنجز ثانوي هم معنا ندارد، اين هم نتهي سوم محوري كه المنجز لا
يتنجز.

نتهي چهارم محوري این است كه ما از اول عرض كرديم (و حالا هم مگوئيم) هر جا ملاق طرف علم اجمال است در دايره
بحث مآيد، به نظر ما در اين تثليث و اقسام ثلاثه، در آن اول ملاق طرف علم اجمال نبود، لذا اجتناب از آن واجب نبود، ما

آمديم گفتيم در آنجاي كه علم به ملاقات حاصل شد، بعد از علم به ملاقات علم اجمال پيدا مكنيد يا ملاقا نجس است و يا
شء دير، مرحوم آخوند و جمع گفتند اينجا ملاق و ملاقا يك طرف قرار مگيرد و شء دير يك طرف. در نتيجه اجتناب از

هر دو لازم است، ما عرض كرديم نه! اينجا هم ملاق طرف علم اجمال شما نيست، الآن درست است كه ثوب با اين ظرف
صغير ملاقات پيدا كرده، بعد علم اجمال پيدا مكنيد يا ظرف صغير نجس است يا ظرف كبير، اما ملاق شما وجداناً در طرف

علم اجمال نيست، لذا اجتناب از ملاق لازم نيست.

اما در فرض اول از صورت سوم؛ فرض ما از اول این است كه ملاق در اطراف علم اجمال است، مگوئيم علم اجمال داريم
يا ثوب نجس است يا إناء كبير، اين يك. اين را روز شنبه علم پيدا مكنيم و روز يشنبه علم اجمال داريم كه يا إناء صغير و يا

كبير در روز جمعه نجس بوده و اين ثوب ملاق با اين إناء صغير بوده، اينجا چون فرض ما از اول این است كه ملاق داخل در
اطراف علم اجمال است با اين مقدمات كه توضيح داديم تنجز وصف علم است نه براي معلوم، المتنجز لا يتنجز ثانياً و اينه

ملاق هم طرف علم اجمال است نتيجه اين است كه در اين قسم ثالث حق با مرحوم آخوند است، يعن اجتناب از ملاق لازم
است دون الملاقا. به نظر ما كلام نائين در رد آخوند ارتباط به اين بحث ندارد، نائين نيامده از راه تقدّم و تأخر رتب و

مسئلهي سبب و مسبب وارد شود، نائين از راه همين كه تنجز وصف براي معلوم است وارد شده است. تا اينجا مورد و فرض
اول از اين صورت ثالثه.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


