
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۲۳ بهمن ۱۳۹۰

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 50 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث از آيات است كه از آن متوانيم مسئله برزخ را استفاده كنيم، ي از آيات كه به آن استدلال مشود بر وجود برزخ، بله بر
نم اءجفرمايد «وشود كه مآيه شريفه 26 از سوره مباركه ياسين است؛ از آيه بيستم شروع م ،و بهشت برزخ جنّت برزخ

ندُ الَّذِي فَطَربعا  ا لمتَدُونَ، وهم مهراً وجا مُلاسي  نوا ماتَّبِع ،ينلسروا الْماتَّبِع ما قَوي قَال عسي لجر دِينَةالْم قْصا
ّنا ،بِينلٍ مَض ذاً لَفا ّنا ،ذُوننقي ئاً وشَي متُهشَفَاع ّنع تُغْن  ٍربِض نمحالر نرِدنْ يةً اهآل هوند نذُ متَّخاونَ، اعجتُر هلَياو

نم لَنعجو ِبر ل ا غَفَرونَ ملَمعي مقَو تا لَيي نَّةَ قَالالْج خُلاد يلكه شاهد در اين آيه است «ق «ونعمفَاس مِببِر نْتآم
الْمرمين» آيه مربوط به داستان مؤمن آل ياسين است (نه مؤمن آل فرعون)، كه خصوصيات كه در مورد مؤمن آل ياسين در
اين آيه بيان مكند و جزئيات كه در تاريخ هم نقل شده، رسولان از طرف مسيح(عل نبينا و آله و عليه السلام) به شهر انطاكيه
رفته بودند براي هدايت مردم، براي اينه مردم را به دين مسيح دعوت كنند و مردم هم با اينها مخالف كردند. بعد اين مؤمن آل
ياسين از نقطهي دوردست آمد خودش را به همان مردم ملحق كرد و آن مردم را نصيحت كرد كه به حرف اين رسولان گوش

بدهيد و اندرز داد، اما آن رسولان موفق نشدند و مردم هم گوش به حرف آنها ندادند و آن رسولان را شهيد كردند و كشتند، آنها
را به شهادت رساندند و بعد اين شخص را هم گرفتند و شهيد كردند.

خداي تبارك و تعال داستان اين مومن آل ياسين يا مؤمن ياسين كه معروف به همان حبيب نجار است را در اينجا نقل مكند
كه به اين مؤمن گفته شد «قيل ادخُل الْجنَّةَ» خطاب شد كه وارد بهشت بشو! يعن وقت او را شهيد كردند، بعد از شهادت اين
» اي كاش قوم من مدانستند كه من الآن در چه خطاب به او شد كه وارد بهشت بشو، و بعد گفت «قَال يا لَيت قَوم يعلَمونَ
» اين شخص مگويد ينمرالْم نم لَنعجو ِبر كرد «ما غفر ل به من چه عنايت قرار دادم و خداي تبارك و تعال اهجاي
خدا دو كار در مورد من انجام داد، ي اينه من را مورد مغفرت و غفران خودش قرار داد و دوم اينه من را از مرمين قرار

داد. در ي دير از آيات شريفه قرآن هست كه «الَّذِين آمنُوا وعملُوا الصالحاتِ اولَئكَ لَهم مغْفرةٌ ورِزْق كرِيم» آنهاي كه ايمان
و عمل صالح انجام مدهند، اثر ايمان و عمل صالح دو چيز است؛

1) مغفرت، 2) رزق كريم. اينجا هم اين شخص مگويد خدا من را مورد غفران خودش قرار داد و من را جزء مرمون قرار داد.
اينجا مفسرين و از جمله مرحوم علامه رضوان اله عليه مفرمايند در قرآن دو گروه هستند كه جزء مرموناند يعن افرادي كه

مورد اكرام خداي تبارك و تعال قرار مگيرند، يعن خدا اينها را تريم مكند و مورد احترام خدا قرار مگيرد كه اين مقام
مرم از مخلَص، از ابرار، از متّقين، از تمام اينها بالاتر است، ظاهر آيات این است كه اين يك مرتبهاي است كه بسيار بسيار

بالاست. 

كه اين وصف اكرام را دارند، ي گيرند، آن دو گروهقرار م در روز قيامت مورد اكرام خداي تبارك و تعال اشخاص يعن
در مورد ملائهي اله است « بل عباد مرمونَ،  يسبِقُونَه بِالْقَولِ وهم بِامرِه يعملُونَ» خدا وقت در مورد ملائه مخواهد

صحبت كند، مفرمايد اينها عباد مرم هستند و به امر خدا عمل مكنند، خودشان بدون اذن و اراده اله كاري انجام نمدهند،
،گوئيم اين اكرام خدا چه اثري دارد؟ اكرام خدا مثل اكرام دنياست كه يك امر تشريفاتم رسيد مرانسان به مقام م وقت يعن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=21
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=26


ادب و تأيب و احترام است؟ مگوئيم نه، اگر انسان به مقام مرم رسيد اين مشود لا يسبقونه بالقول و هم بأمره يعملون فقط
تحت ارادهي خدا در مآيد، اراده او مشود اراده خدا. يعن هر چه را كه خدا بخواهد اين اراده مكند. 

بعد از اينه اين شخص را كشتند و از دنيا مرود، ظاهر آيه این است كه از ناحيه خداي تبارك و تعال خطاب مآيد «ادخل
الجنة» داخل بهشت بشو، اگر بعد از شهادت بلا فاصله خطاب آمد كه تو داخل بهشت بشو، اين بهشت قيامت نيست بله جنّت

برزخ است و قرينهاش این است كه در روز قيامت همه از حال هم اطلاع پيدا مكنند، زيد مفهمد كه عمرو بهشت است و
كند «يا ليت قومدانند. اما در اين آيه اين مؤمن آل ياسين اين آیزو را ماست، همه اين را م فهمد كه زيد جهنمعمرو م

يعملون ما غفر ل رب و جعلن من المرمين» اي كاش قوم من مدانستند من كه الآن شهيد شدم و به اين عالم آمدم، خدا هم
مرا مورد غفران خودش قرار داده و هم مرا از مرمين قرار داده. اين آرزو آنجاي معنا دارد كه قوم هنوز خبر و اطلاع ندارند،

اگر بنا باشد مسئله مربوط به قيامت باشد، قيامت همه مدانند جهنمها از اوضاع بهشتها خبر دارند و بهشتها از اوضاع
جهنمها خبر دارند، در قيامت نمشود بوئيم اي كاش جهنمها مدانستند ما كجا قرار داريم! و جهنمها هم بويند اي كاش

بهشتها بدانند كه چه بر سر ما مآيد، همه از حالات هم خبر دارند و آيات قرآن هم دلالت بر اين مطلب دارد.

پس اين فقط معنا پيدا مكند مربوط به عالم برزخ و دنيا. يعن قومش هنوز در دنيا هستند، خودش شهيد شده و بعد از شهادت
اين آرزو را مكند «يا ليت قوم يعلمون ما غفر ل رب و جعلن من المرمين» پس آيه ظهور خيل روشن دارد در جنّت

برزخ. مرحوم علامه رضوان اله عليه همين استفاده را كردند، مرحوم طبرس، صاحب مجمع البيان هم اين استفاده را كرده.
مرحوم طبرس اين اضافه را هم دارد كه آيه دلالت بر نعمتهاي برزخ مكند، يعن در برزخ دو تا نعمت بسيار مهم وجود دارد؛

ي غفران و مغفرت اله، آنجا انسان طعم مغفرت اله را مچشد كه البته اين غير از مسئله شفاعت است. در باب شفاعت
كه به بحثش خواهيم رسيد كه در عالم برزخ اصلا شفاعت وجود ندارد، شفاعت مربوط به عالم قيامت است، در شفاعت شخص

گناهار است و با همين حالت گناه از دنيا رفته. اين غفران يعن آمرزيده شده و از دنيا رفته، يعن اين شخص در دنيا مورد
غفران و آمرزش خدا قرار گرفته و بعد از دنيا رفته، لذا بين مغفرت و بين مسئله شفاعت فرق وجود دارد. مغفرت مال جاي

است كه انسان در دنيا مورد غفران اله قرار مگيرد منته اثرش را در عالم برزخ مبيند، اثرش را انسان اينجا متوجه نمشود
بله اثر اين مغفرت در عالم برزخ روشن مشود و نعمت دوم كه مربوط به جنّت برزخ است نعمت اكرام است «وجعلن من

المرمين» خدا من را جزء مرمين قرار داده.

مرحوم طبرس هم گفته اگر ما از آيات جنّت برزخ را استفاده كرديم قرينه مشود كه پس عذاب برزخ هم داريم، نمشود
بوئيم برزخ فقط اختصاص به نعمتها دارد، ما بهشت برزخ داريم ول جهنم برزخ نداريم، نه! اگر ما از اين آيه شريفه جنّت

برزخ را استفاده كرديم بايد عذاب برزخ را هم استفاده كنيم.

بنابراين قائل اين «قيل» را خداي تبارك و تعال يا ملائه اله بيريم و بوئيم «ادخل الجنة» بعد از مردن و شهادت است. در
اين آيه دو احتمال دير وجود دارد؛ ي این است كه «قيل ادخل الجنة» يعن وقت كه از دنيا رفت روز قيامت به او مگويند
«ادخل الجنة» اما الآن به او نمگويند ادخل الجنة، وقت كه روز بعث و روز قيامت مشود، به اين آدم مگويند تو برو داخل
الش این است كه اين «يا ليت يعلمون ما غفر لاش «رب ويد «قال يا ليت قوم يعلمون ما غفر لبهشت بشو و بعد اين هم ب

رب» مربوط به جاي است كه قوم خودشان در دنيا باشند، اگر بنا باشد «ادخل الجنة» خطاب در روز قيامت باشد، قومش هم
مدانند كه اين بهشت شده. از آيات شريفه قرآن استفاده مشود ي از عذاب جهنمها این است كه مفهمند در بهشت چه

خبر است و چه لذتهاي وجود دارد؟ اينها در چه شأن و جاياه قرار دارند، خود همين كه مفهمند ديران كه در دنيا ايمان
آوردند و عمل صالح انجام دادند در چه جاياه هستند اما اين بدبختهاي بيچاره در چه جاياه قرار دارند، خود همين يك

عذاب براي اهل جهنم است، پس نمشود ما بوييم آيه مربوط به خطاب در روز قيامت است، اين «قيل ادخل الجنة» ظهور در
اين دارد كه تا اين مؤمن آل ياسين شهيد شد «قيل ادخل الجنة» داخل در بهشت بشو، پس بايد بهشت در اين آيه را به بهشت

برزخ معنا كنيم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=27
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28


احتمال سوم هم در آيه شريفه وجود دارد و آن این است كه قائل «قيل» همان قوم بودند كه اين شخص را به شهادت
رساندند! بوئيد آنها به چه مناسبت به اين مگويند «ادخل الجنة» از باب استهزاء مگويند. اين رفته بود به آن قوم گفته بود كه
ايمان بياوريد و هر كس ايمان بياورد و از اين دنيا برود خدا برايش بهشت آماده كرده، اينها هم استهزاء مگويند «ادخل الجنة»
اين هم بسيار خلاف ظاهر است كه ما قائل اين «قيل» را قوم قرار بدهيم و آنها بويند «ادخل الجنة» بعد اين بويد «قال يا ليت
قوم يعلمون ما غفر ل رب» و اين سازگاري ندارد با اينه قائل خودِ قوم باشد. اينها اگر بوئيم استهزاء مگويند كه تو داخل

بهشت بشو و خود اين شخص هم مگويد «يا ليت قوم يعلمون ما غفر ل رب» ظهور در اين دارد كه اين «ادخل الجنة»
جزاي است كه خداب تبارك و تعال به اين شخص مدهد نه اينه بوئيم آنها استهزاء مكنند، اگر آنها استهزاء كردند چه

مناسبت بين استهزاي آنها و اين قال يا ليت قوم يعلمون دارد؟ مناسبت وجود ندارد، لذا پس مجموعاً در اين آيه شريفه سه
احتمال داده شد. 

احتمال اول اينه قائل اين «قيل» خداي تبارك و يا ملائه اله است كه به او مگويند «ادخل الجنة» بعد از اينه شهادت به
سراغش آمد. بلا فاصله بعد از اينه موت يا شهادت به سراغش آمد اين را به او مگويند. البته روي همين احتمال هم دو

ادرذَا اا هرما انَّمه طبق آيه «اگويند و يك صورت اينبه او م ه اين را به صورت خطاب لفظاين صورت وجود دارد ي
شَيئاً انْ يقُول لَه كن فَيونُ» بوئيم مردن همانا و دخول بهشت هم همانا، نه اينه حالا مرد و بعد خطاب بيايد ادخل الجنة،

نخير! شهادت همان و دخول در بهشت همان. عل اي حال اين احتمال اول است كه عرض كردم خودش دو جور تفسير دارد؛
احتمال اول اينه بوئيم قائل خدا يا ملائه باشد و بعد از شهادت به او مگويند ادخل الجنة و اين هم وارد بهشت مشود و

بهشت برزخ را مبيند و بعد مگويد «يا ليت قوم يعلمون ما غفر ل رب و جعلن من المرمين» اين دو نعمت را مبيند و
آرزو مكند كه اي كاش قوم من مدانستند عاقبت اين است و دست از اين انار و مخالفتشان با پيامبران برمداشتند. طبق

اين احتمال از آيه برزخ استفاده مشود اولا. جنّت برزخ استفاده مشود ثانياً.

اما احتمال دوم این است كه اين «ادخل الجنة» بعد از موت نيست بله روز قيامت است، روز قيامت به اين شخص مگويند
.«رب يعلمون ما غفر ل داخل بهشت بشو. گفتيم اين با قسمت بعد سازگار ندارد «يا ليت قوم

احتمال دوم این است كه بوئيم قائل «قيل» قوم هستند و نه خدا و ملائه اله، ادخل الجنة استهزاء از طرف آنها گفته مشود
كه گفتيم اين هم با بعد از آن سازگاري ندارد و خيل خلاف ظاهر است.

پس روشن شد به نظر ما با وجود اينه سه احتمال در اين آيه شريفه هست احتمال اول اظهر است و دلالت بر برزخ و بهشت
برزخ دارد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين 

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=28

