
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۱ اسفند ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دلیل دوم قائلین به وجوب اجتناب از ملاق

 بحث در مورد دليل دوم است كه براي وجوب اجتناب از ملاق اقامه شده ؛ خلاصه دليل اين بود كه ملاق نیز بعد از ملاقات
ي از اطراف علم اجمال قرار مگيرد.در این صورت بايد احام علم اجمال را در مورد او پياده كنيم که عبارت از وجوب

اجتناب است. وقت خود ملاق ي از اطراف علم اجمال قرار گرفت مثل ساير موارد علم اجمال بايد از او اجتناب شود،
عرض كرديم كه در اصل تحقّق اين علم اجمال ترديدي نيست و تعبيري را مرحوم محقق نائين اعل اله مقامه الشريف دارند و

آن این است كه وجداناً چنين علم اجمال شل مگيرد. دو ظرف آب هست علم اجمال داريم ي از اينها نجس است، حالا
اگر يك شي سوم با ي از اينها ملاقات پيدا كرد وجداناً اين شء سوم خودش مشود ي از اطراف علم اجمال. در اين

مقدار ترديدي وجود ندارد كه بعد الملاقات يك علم اجمال جديد تشيل مشود وجداناً، منته بحث این است كه آيا راه وجود
دارد كه ما بوئيم اين علم اجمال مؤثر نيست، اين علم اجمال مؤثر در منجزيت نيست، عمده اين است. مرحوم شيخ انصاري

يك راه را ذكر كردند و مرحوم نائين هم شبيه كلام مرحوم شيخ كه قبلا بحث كرديم. 

اعل كنند كه متّخذ از استادشان مرحوم محقّق اصفهانرا ذكر م قدس سره يك راه مرحوم آقاي خوئ :سخن مرحوم خوئ
از يك راه قبل از علم اجمال از اطراف علم اجمال ه مقامه الشريف است. خلاصهاش سخن ایشان این است كه اگر يال

منجزيت پيدا كند، اگر در ي از اطراف علم اجمال قبل از علم اجمال تليف ثابت باشد به طوري كه اين علم اجمال نسبت به
آن طرف نمتواند يك تليف جديدي را بياورد،اينجا علم اجمال اثر ندارد و نسبت به طرف دير مثل شبههي بدويه مشود و
اين كلام همان است كه از آن تعبير مكنيم به اينه «المنجز لا يتنجز». البته اين يك عنوان كلتر است كه در غير موارد علم

اجمال هم معنا دارد ول ي از مصاديق روشنش در همين جاست. اينجا باز براي اينه مطلب روشن شود خود ايشان سه تا
مثال زدند و بعد فرمودند ما نحن فيه از قبيل مثال سوم است. هر سه مثال در يك معنا اشتراك دارند و آن معنا این است كه اگر

در ي از اطراف علم اجمال قبل از علم اجمال تليف منجز باشد و ثابت باشد به طوري كه علم اجمال نتواند نسبت به آن
طرف تليف جديدي را  بياورد، نسبت به آن طرف بلا اثر است، اينجا نسبت به طرف دير مسئله عنوان شبهه بدويه را پيدا

مكند و ما اصل را در طرف دير جاري مكنيم.

مثال نخست: ظرف در جلوي روي ماست و قبلا نجس بوده، حال اگر الآن ما شك كنيم نجس است يا نه، استصحاب نجاست
 کنیم که نجاست كنار اين ظرف بيايد و ما ش در آن جريان دارد و بايد نجاست را استصحاب كنيم. اما اگر يك ظرف دوم

در اين ظرف الف كه قبلا استصحاب نجاست در آن جاري شده واقع شد يا اين نجاست در ظرف دوم افتاد و يا در ظرف دير.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اينجا اين علم اجمال فايدهاي ندارد. چرا؟ چون علم اجمال بايد خودش نسبت به همه اطراف عل السويه ايجاد تليف كند، اين
علم اجمال نسبت به اين ظرف كه استصحاب نجاست دارد بلااثر است، يعن اگر اين علم اجمال هم نبود اين ظرف

استصحاب نجاست دارد و ما بايد بوئيم نجس است، پس اين علم اجمال يك تليف فعل منجز در اين طرف براي ما نياورد،
باق مماند طرف دير كه احتمال وجود تليف در آن مدهيم، شبهه مشود شبههي بدويه، اصالة الطهاره را در آن جاري

مكنيم. 

در اين طرف به وسيله استصحاب تليف منجز بوده، علم اجمال نمآيد يك تنجز دوم را در اين طرف ايجاد كند، چون
«المنجز لا يتنجز ثانياً» پس نسبت به اين طرف بفايده است و نسبت به طرف دير شبههي بدويه است واصالة الطهاره را

جاري مكنيم.

مثال دوم: اينه مفرمايند اگر ي از اطراف علم اجمال طوري باشد كه مجرد شك در تنجز تليف كاف باشد، مجرد احتمال
در تنجر تليف كاف باشد! اينجا هم علم اجمال اثري ندارد. مثلا الآن ـ مثال كه خود ايشان هم مزنند ـ كس در شب علم

كه وقت باق صلاة العشاء» دليل خاص داريم مادام دارد يا نماز عصر را نخوانده يا نماز عشاء را، اينجا «بالنسبة إل اجمال
است اگر شما شك كرديد كه نماز خوانديد يا نه؟ بايد نماز را بخوانيد، اگر احتمال داديد نماز را نخوانديد اين احتمال منجز است

و شما بايد نماز بخوانيد. پس در يك طرف ما اين قاعده را داريم كه مجرد احتمال ـ البته دليل خاص دارد، روايات كه مگويد
د احتمال «منجزگويد اينجا مجراست اگر شك كرديد نماز خوانديد يا نه؟ بايد نمار را بخوانيد ـ دليل م كه وقت باق مادام

للتليف» پس نسبت به نماز عشاء ما مشل نداريم.اما نسبت به نماز عصر شك مكنيم قضاي نماز عصر بر ما واجب است يا
نه؟ اصالة عدم وجوب القضاء را مآوريم، ولو اينه ايشان اينجا اشاره به قاعده حيلوله كردند كه به اين معناست كه وقت

عصر گذشته و تمام شده، چون اگر وقت گذشته باشد باز دليل مگويد اگر بعد الوقت شما شك كرديد به آن شك اعتنا ننيد،
ول قاعده حيلوله اينجا به درد ما نمخورد. مگويئم شك مكنيم قضا واجب است يا نه؟ اصالة عدم وجوب القضاء را در
عصر و نماز عصر جاري مكنيم، لذا كس كه در شب شك مكند، يعن علم اجمال دارد يا نماز عصر را نخوانده يا نماز

عشاء را،  نم گوئيم به مقتضاي علم اجمال شما هم عصر را قضا كن و هم شب را بياور. اگر كس بخواهد احتياط كند بايد
اينطور بويد كه به مقتضاي علم اجمال بايد هر دوي اينها را بياورد؟ نه! چون يك طرف علم اجمال تليف از راه دير منجز
است و علم اجمال نسبت به صلاة عشاء هيچ اثري ندارد، چه علم اجمال باشد و چه نباشد وقت ما شك داريم در شب نماز

عشاء را خوانديم يا نه؟ بايد ادا كنيم، پس نسبت به يك طرف بلا اثر است و نسبت به طرف دير عنوان شبهه بدوي را پيدا
مكند، شك مكنيم قضاء نماز عصر بر ما واجب است يا نه؟ اصل عدم وجوب قضاست.

مثال سوم: مفرمايند مثال اول و دوم را براي آن كبراي كل ذکر کردیم ول ارتباط به بحث ما ندارد. مثال سوم كه ارتباط به
از اين دو ظرف الف يا ب نجس است. حالا اگر يك علم اجمال ه يپيدا كنيم به اين بحث دارد همين است كه ما علم اجمال

دوم پيدا كنيم به اينه يا «ب» نجس است يا «جيم» يك شء ثالث را به ميدان بياوريم، اول علم اجمال داريم يا ظرف الف
نجس است يا ظرف ب؟ بعد علم اجمال دوم پيدا مكنيم يا ظرف ب نجس است يا ظرف جيم؟ اينجا اين علم اجمال دوم

نسبت به ظرف «ب» بلا اثر است، براي اينه قبلا تليف در ظرف «ب» منجز بوده، قبلا با يك علم اجمال دير ظرف «ب»
تليف در آن منجز بوده، پس علم اجمال دوم  تليف دیری را در اين ظرف ب ايجاد نم كند . ما گفتيم علم اجمال در

صورت منجز است كه تليف را براي همه اطراف عل السويه بیاورد، اما اگر قبلا تلیف در يك طرف به منجزی دير ثابت،
باشد اين علم اجمال اثري نسبت به آن طرف ندارد. حالا كه نسبت به آن طرف اثری ندارد نسبت به ظرف جيم شبهه ما شبههي
بدويه مشود، نسبت به ظرف جيم مشود «مجرد الاحتمال» وقت اينطور شد ما نسبت به ظرف جيم  اصالة الطهاره را جاري

مكنيم.



يك استنثاء و استدراك مكنند و مفرمايند اگر در طرف دير يك اصل طول وجود داشته باشد آن جاري مشود، مثال مزنند
كه اگر علم اجمال داريم يا لباس نجس است يا اين آب. حالا اگر يك شيئ آمد با اين ثوب ملاقات پيدا كرد، در خود ثوب و آب

اصالة الطهاره جريان پيدا مكند، تعارض و تساقط مكنند. اين دو اصل در عرض يدير است، اما يك اصل در آب جاري
است و در ثوب جاري نيست و آن اصالة الحليه است، ثوب كه قابل خوردن نيست ول شك مكنيم آب را مشود خورد يا نه؟
يك اصل به نام اصالة الحليه كه در طول اصالة الطهاره جريان دارد در ماء وجود دارد كه در ثوب وجود ندارد، مفرمايند اين
جريان پيدا مكند، الآن شك كنيم که آیا اين ماء حلال است يا حلال نيست، اين اصل جريان پيدا مكند. وقت جريان پيدا كرد

بين اصالة الحليه و آن ملاق با ثوب تعارض به وجود مآيد و تعارض و تساقط مكنند.

خودش طرف علم اجمال ه ملاقد ايناست، اما مجر نجس نيست ولو طرف علم اجمال نتيجه بحث تا اينجا اين شد كه ملاق
است اين در وجوب اجتناب كاف نيست، اين علم اجمال اينجا منجزيت ندارد و در ملاق يك اصالة الطهارهي بلا معارض 

جريان دارد، مر در اين مثال ثوب و ماء كه اينجا يك اصالة الحليهاي مآيد با اين اصالة الطهاره تعارض مكند.

اشال صاحب منتق الاصول: اين كبري «المنجز لا يتنجز» مورد اشال صاحب كتاب منتق الاصول قرار گرفته كه قبلا هم
ايشان به اين كبري اشال داشتند. ايشان مگويند اگر به وسيله علم اجمال سابق تليف در يك طرف منجز بوده برای بقاء  در

تنجز تليف مانع ندارد كه يك علم اجمال دوم هم بيايد و در بقاء با هم در تنجز شريك شوند كه اينجا تصريح به تشريك در
تنجز دارند، مگويند چه اشال دارد شما علم اجمال داريد يا ظرف الف نجس است يا «ب»، بعد علم اجمال دوم مآيد كه

يا ب نجس است يا جيم، نسبت به ظرف «ب» قبلا علم اجمال آمده تنجز را آورده، اما حدوثاً آورده. بقاء مانع ندارد در بقاء با
الطرف المشترك عل ون نسبة العلمين بقاء إلگويند « فتزنند ممثال م ز باشد و اصلادوم شريك در تنج يك علم اجمال
حد سواء، فيشتركان ف التنجيز » (جلد 5 صفحه 166)؛ اولا اينجا ايشان دو مطلب را (يعن به حسب ظاهر دو مطلب است
ول به نظر ما يك مطلب بيشتر نيست) ذکر م کنند كه بعضها دليل براي بلا اثر بودن علم اجمال را اين قرار دادند كه «أن

العلم الإجمال المتأخر ليس علما بتليف فعل آخر غير التليف المعلوم بالعلم الأول، فلا يون حينئذ منجزا  » اين يك، بعد
در وجه دوم اشاره كردند به كلام اصفهان «المنجز لا يتنجز» اولا اين همان است و فرق نرد. اشال اول به فرمايش ايشان
اين است كه اين دو وجه ي است، ثانياً آمدند هم به وجه اول اشال كردند و هم به وجه دوم، اينها هم به نظر ما يك اشال

است و دو اشال نيست. 

خلاصه اين اشال اينه اولا يك مثال مزنند مفرمايند اگر در آنِ واحد دو علم اجمال به وجود بيايد كه يك طرفشان مشتركند،
مثلا در آنِ واحد من علم اجمال پيدا كنم يا ظرف الف نجس است يا ب، يا ب نجس است يا جيم، در زمان واحد دو علم

اجمال حاصل شود، ايشان مگويد اينه امان دارد و چه اشال دارد بوئيم هر دو علم اجمال تنجز در اين ظرف ب آورده.
و باز در اشال به وجه مرحوم اصفهان مفرمايند مانع ندارد كه علم اجمال اول حدوثاً تنجز را بياورد اما در بقاء با علم

اجمال دوم شريك در تنجيز باشد. اولا اينجا ولو به حسب ظاهر دو علم اجمال است ول واقعش علم اجمال به این است كه يا
الف يا ب و يا جيم نجس است، واقعاً برمگردد به يك علم اجمال، اين اولا. ثانياً اين يك مطلب روشن است و اصلا تشريك در

تنجيز قابل تصوير نيست، يك چيزي كه منجز شده را ما بوئيم مجدداً منجز شود كه مشود تحصيل حاصل، چه چيز را
،ايجاد كن خواهگردد به ايجاد موجود، يك چيزي كه موجود است را شما دوباره مخواهد بياورد؟ تشريك در تنجيز برمم
اين از مطالب است كه قياساتها معها است و حق با مرحوم محقق اصفهان و مرحوم آقاي خوئ است، تشريك در تنجيز معنا

ندارد. 

تا اينجا بحث ما در صورت اول از بحث ملاقات تمام مشود، در مسئله ملاق مسئله سه صورت دارد؛ صورت اول اين است:
از اين دو ظرف نجس است، بعد از علم اجمال دارم ي باشد، من علم اجمال ملاقات و علم به ملاقات متأخر از علم اجمال



ملاقات حاصل مشود و ملاقات و علم به ملاقات بعد العلم الاجمال است. ما به اين نتيجه رسيديم كه دو دليل براي وجوب
در كلمات ذكر شده، هر دو دليل را ملاحظه فرموديد باطل است. پس نظر ما اين شد كه اجتناب از ملاق اجتناب از اين ملاق

در اين فرض لازم نيست.

صورت دوم مسئله عس صورت اول است. يعن در جاي كه ملاقات و علم به ملاقات قبل از علم اجمال باشد، اگر ملاقات
و علم به ملاقات قبل از علم اجمال باشد مخواهيم ببينيم كه آيا اينجا اجتناب از ملاق لازم است يا لازم نيست. باز اينجا

مصباح الاصول مرحوم آقاي خوئ را دنبال كنيد، خيل مرتب و منظم اينجا در همان جلد دوم صفحه 416 ايشان دو صورت
كردند كه ان شاء اله فردا عرض مكنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


