
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۳۰ بهمن ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 75 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مبان فقها در بحث ملاق با نجاست:ملاحظه فرموديد كه مجموعاً دو دليل براي لزوم اجتناب از ملاق با ي از اطراف علم
اجمال در كلمات وجود دارد، دليل اول اين بود كه بوئيم خود ملاق از شئون ملاقا است و همان حم كه در مورد ملاقا

است شامل ملاق هم مشود كه ملاحظه فرموديد اين حرف كه همان حرف ابن زهره است در نزد مشهور علما مردود است و
ما هم همين مردود بودن را اختيار كرديم و گفتيم قول مشهور درست است، يعن براي اجتناب از ملاق ما نمتوانيم به آن

حم كه در مورد ملاقا است اكتفا كنيم، براي لزوم اجتناب از ملاق ما محتاج به يك جعل دير و دليل دير هستيم.

دلیل دوم قائلین به وجوب اجتناب از ملاق: دليل دوم اين مبنا این است كه مگويند ولو اينه ما برای لزوم اجتناب در مورد
ملاق جعل ديری را لازم م دانیم اما به جهت اينه ملاق خودش ي از اطراف علم اجمال قرار مگيرد ما بايد از او

اجتناب كنيم. وقت كه يك ملاقات حاصل مشود، همانطوري كه ما علم اجمال به وجود نجس داريم، بين ملاقا و بين آن طرف
دير يك علم اجمال دوم و سوم هم حادث مشود كه ديروز توضيح داديم. آن وقت همين مقدار مگويند علم اجمال پيدا

مكنيم، اين ملاق طرفِ براي علم اجمال قرار مگيرد، وقت ي از اطراف علم اجمال شد شما هم كه مگوئيد اجتناب از
اطراف علم اجمال تحصيلا للموافقة القطعيه لازم است. پس براي اينه موافقت قطعيه بشود از خود اين ملاق هم بايد اجتناب

شود. بعد اين را عرض كنم كه روي اين مبنا اگر يك چيزي ملاق با ملاق شد آن هم مشود طرف علم اجمال، اينجا دير
بحث چند واسطه مطرح نمشود، هر چه كه به عنوان طرف علم اجمال قرار بيرد اين لزوم اجتناب پيدا مكند. 

بيان كرديم كه شيخ انصاري از اين دليل جواب دادند و يك بيان هم از مرحوم نائين آورديم كه يك مقدار با جواب كه شيخ از
فرمايند ما همين مقدار كه شك كنيم كه آيا اين ملاقاين دليل داده تفاوت داشت؛ مرحوم آخوند قدس سره در كتاب كفايه م

نجس شده يا نجس نشده، اينجا اجتناب از اين ملاق لازم نيست. مفرمايند اگر ما علم اجمال داريم ي از اين دو ظرف نجس
است و بعد در يك ظرف دير شك كنيم كه آيا آن هم نجس است يا نه؟ منته به سببٍ غير الملاقات، در ما نحن فيه بحث

ملاقات است، آنجا بسببٍ غير الملاقات. فرض كنيد يك ظرف ديري كنار ي از اين ظرفها قرار گرفته و ديديم رن يا بوي
آن هم يك مقداري تغيير كرد كه ملاقات در اينجا مدخليت ندارد. مفرمايند چطور در اينجا كه شك مكنيم در تحقّق نجاست در

اين ظرف دير اينجا مگوئيم اجتناب از او واجب نيست، حالا هم در يك فرد ديري كه شك كرديم و منشأ شك ما ملاقات است
باز بايد همين حرف را بزنيم كه بوئيم اجتناب از او واجب نيست. اينجا يك نتهاي وجود دارد كه چرا مرحوم آخوند در كفايه

آن راه كه مرحوم شيخ ط كردند را ط نرد؟

ملاحظه كرديد مرحوم شيخ فرمود چون اين ملاق و ملاقا نسبتشان نسبت سبب و مسبب است با امان جريان اصل در
سبب دير نوبت به مسبب نمرسد و با عدم جريان اصل در سبب ما مآئيم اصالة الطهاره را در مسبب جاري مكنيم. سؤال

این است كه چرا مرحوم آخوند در اينجا اين راه شيخ و اين مسلك شيخ را اختيار نردند و يك بيان ديري براي جواب از اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


راه ـ يعن اينه طرف علم اجمال قرار گرفته ـ ذكر كردند، اينجا در برخ از كلمات اينطور ذكر شده كه چون بين مرحوم آخوند
و شيخ در اينه آيا علم اجمال مقتض براي تنجز است يا عليت تامه براي تنجز ، اختلاف است. شيخ قائل است به اينه علم

اجمال مقتض تنجز است، شيخ قائل است كه در اطراف علم اجمال اصول عمليه جريان دارد و بعد از جريان تعارض و
تساقط مكنند.

اما مرحوم آخوند چون علم اجمال را علّت تامه براي تنجز مداند ـ  البته روي ي از اقوال و عباراتش ـ ، روي نظريه آخوند
اصلا اصول عمليه در اطراف علم اجمال «ف حد نفسه» جاري نمشود. شيخ مفرمايد جريان پيدا مكند، تعارض و تساقط
مكند، آخوند مفرمايد اصلا چون علم اجمال علّت تامه است براي تنجز، اصلا اصول عمليه در اطراف علم اجمال جريان

كنيم. در خود سبب (يعناصل جاري م بآئيم در مسبآن وقت ما م ،وئيم با عدم جريان در اصل سببتوانيم بندارد، لذا نم
ملاقا) ف نفسه اصول عمليه جريان ندارد، با قطع نظر از تعارض، لذا اينجا نمتوانيم مسئله سبب و مسبب را مطرح كنيم.

مسئله سبب و مسبب در جاي مطرح مشود كه ما بتوانيم اصل را در سبب جاري كنيم و اگر «لمانع» اصل در سبب جاري
و مسبب ر بحث از اصل سببحدّ نفسه جريان ندارد، اينجا دي ب جاري كنيم، اما اگر گفتيم در خودِ سبب فنشد ما در مسب

معنا ندارد. مرحوم شيخ در اينجا از راه سبب و مسبب وارد شده اما مرحوم آخوند اشارهاي به مسئله سبب و مسبب نرده
است، علّتش همين اختلاف مبناي است كه بين شيخ و بين آخوند در علم اجمال از نظر اقتضا و عليت وجود دارد. 

حالا اينجا بحث این است كه آيا اين جواب شيخ جواب تام است يا نه؟ شيخ فرمود اگر در ملاقا اصل به خاطر تعارض ساقط
اصالة الطهاره جريان دارد و معارض ندارد. كتاب مصباح الاصول آوردهاند كه بر اين جواب شيخ يك اعتراض شود، در ملاق
وارد شده و از آن تعبير به شبههي حيدريه مكنند و آن اعتراض اين است كه گفتهاند ما در اينجاي كه علم اجمال داريم ي از
اين دو تا نجس است شك داريم هم در نجاست و هم در حليت، و اصالة الحليه در طرفين در طول اصالة الطهاره است، يعن ما

اول مآئيم در هر دو طرف اصالة الطهاره را جاري مكنيم، وقت اصالة الطهاره را جاري كرديم دير ش در حليت حرمت
نداريم تا بخواهيم اصالة الحليه را جاري كنيم، اگر اصالة الطهاره جاري نشد به خاطر يك دليل، به خاطر يك جهت، آن وقت

متوانيم اصالة الحليه را جاري كنيم. مستشل مگويد الآن شك داريم كه اين ملاق طاهر است يا نجس؟ شما اصالة الطهاره
را در آن جاري مكن! اين اصالة الطهاره با آن اصالة الحليهي در طرف دير معارضه مكند. به عبارت دير به شيخ انصاري

عرض مشود كه شما مفرمائيد اين اصالة الطهارهي در ملاق معارض ندارد ما براي شما معارض پيدا كرديم، معارض
چيست؟

مگوئيم اين دو ظرف كه علم اجمال داريد ي از اين دو تا نجس است، وقت اصالة الطهاره را در هر دو جاري مكنيد با هم
تعارض مكنند، وقت تعارض كردند تساقط مكنند.  وقت تساقط كردند مجال براي اصالة الحليه در هر دو پيدا مشود. حالا
يك ملاق آمده با ي از اطراف علم اجمال ملاقات كرده، شماي شيخ انصاري مفرمائيد شك داريم اين ملاق طاهر است يا

طاهر نيست؟ اصالة الطهاره جاري مكنيم. اين اصالة الطهاره با آن اصالة الحليهاي كه الآن در طرف دير موجود است با هم
تعارض مكنند، شما فرموديد اين اصالة الطهاره معارض ندارد، اين دو با هم تعارض مكنند.حال بوئيم بعد از تعارض تساقط

مكنند، وقت تساقط كردند در حليت ملاق شك مكنيم نه در طهارت و نجاستش. در حليتش شك مكنيم اصالة الحليه را
جاري مكنيم كه اين اصالة الحليه دير معارض ندارد. اما خود اصالة الطهارهاش معارض دارد، با وجود معارض دير

فايدهاي ندارد و شما خلع صلاح مشويد. شما (شيخ انصاري) مخواهيد بفرماييد اين علم اجمال دوم كه يا ملاق نجس است
يا طرف دير، مؤثر نيست براي اينه اصالة الطهارهي در ملاق معارض ندارد، ما براي شما معارض درست كرديم.

مرحوم آقاي خوئ(قدس سره)، اينجا كه اين اشال را بر شيخ وارد مكنند گويا اشال را مپذيرند، يعن اصالة الطهارهي در
ملاق يك اصالة الحليه در طرف دير معارض با او است، وقت معارض با او هست اين از اعتبار ساقط مشود. ول نته این



است كه معترض دو طرف علم اجمال را طهارت و حليت قرار داد كه يا علم اجمال داريم اين ملاق نجس است و يا آن طرف
دير حرام است. در حال كه شيخ انصاري دو طرف علم اجمال را اين قرار نداد. شيخ انصاري فرمود ما بعد از اينه بين

ملاقا و آن طرف دير، اصالة الطهارهها با هم تعارض مكنند الآن علم اجمال داريم يا اين نجس است يا آن طرف دير نجس
است.

 به نظر ما معترض صورت مسئله را يك مقدار تغيير داده؛ صورت مسئله را كرده علم اجمال داريم يا ملاق نجس و يا طرف
دير حرام! آن وقت مگويد اصالة الحليهي در او با اصالة الطهارهي در اين تعارض مكند، اين خلاف فرض شيخ است، شيخ

مفرمايد ما فعلا كاري به حليت حرمت نداريم، بعد از اين ملاقات مگوئيم علم اجمال داريم يا ملاق نجس است و يا طرف
دير. باز هم بايد محورها را اصالة الطهاره قرار بدهيم، منته اصالة الطهارهي در طرف دير به خاطر تعارض نابود شده و از

بين رفته و اصالة الطهاره در ملاق به قوت خودش باق مانده.

پس اين اعتراض ولو اينه عرض كردم مرحوم آقاي خوي قدس سره طوري بيان كردند و گويا اين را پذيرفتند، ول به نظر
مرسد كه اين اعتراض بر شيخ وارد نيست، براي اينه در همان فرض كه شيخ مسئله را مطرح مكند ما بايد پيش بيائيم كه

دو طرف علم اجمال را نجاست و طهارت قرار بدهيم. علم اجمال داريم يا ملاق نجس است يا طرف دير نجس است، اما اگر
بوئيم علم اجمال داريم يا ملاق نجس است يا طرف دير حرام است، اين از محل نزاع خارج است.ما اشالمان این است كه

اين خروج از فرض شيخ است؛ فرض شيخ این است كه ما علم اجمال داريم يا ملاق نجس است يا آن طرف «ب» نجس
است، بحث در نجاست است. بعد طرف «ب» از حيث طهارت و نجاست اصالة الطهاره در آن از بين رفته، پس اين اصالة

الطهاره در اينجا مشود بلا معارض. 

مرحوم آقاي خوئ قدس سره بعد از اينه اين اعتراض را ذكر مكنند و گويا اين اعتراض را بر شيخ قبول مكنند؛ خودشان
مخواهند به عنوان يك جواب از اصل اين دليل كه علت وجوب اجتناب از ملاق  این است كه ملاق خودش ي از اطراف

علم اجمال است. وقت ي از اطراف علم اجمال شد اجتناب واجب است، ايشان در همان صفحه 414 مصباح الاصول جلد
2 به عنوان والصحيح ف الجواب مطلب دارند ملاحظه بفرماييد تا فردا دنبال كنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


