
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 74 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادله قول مشهور 

ملاحظه فرموديد كه نه از آيه شريفه و نه از روايت ادعاي ابن زهره در غنيه اثبات نشد و دليل وجود ندارد بر اينه نجاست در
ملاق از احام و آثار مترتبهي بر ملاقا باشد و محتاج به جعل جديد نباشد. امام رضوان اله عليه بر حسب آنچه كه در تهذيب

الاصول آمده مفرمايند از اين طرف ما براي قول مشهور متوانيم ادلهاي اقامه كنيم و به برخ از آنها اشاره مكنند؛ قول
مشهور همانطوري كه قبلا عرض كرديم این است كه ملاق در نجاست محتاج به جعل جديد است، محتاج به يك تعبد جديد

است، آن جعل وجوب اجتناب در ملاقا براي وجوب اجتناب در ملاق كاف نيست. 

« ء‌َش هِسنَجي لَم ٍرك قَدْر اءانَ الْمذَا كفرمايند مفهوم روايت « اكنند این است كه مكه براي اين مدعاي مشهور اقامه م دليل
این است كه «إذا لم يبلغ قدر كرٍ نجسه شء» اين نجسه شء جعل نجاست براي ماء است كه به اندازهي كر نرسيده، اگر ماء به

اندازه كر نرسيده باشد و يك قطره خون به آن برخورد كند و با آن ملاقات كند، روايت مفرمايد «نجسه» اين نجسه در مقام
جعل نجاست و تعبد جديد به نجاست و دليل جديد براي نجاست در اين شء است. پس معلوم مشود كه بعد الملاقات ما براي

اءنجس شده، نياز به دليل جديد داريم، يا اين روايت معروف كه در باب اصالة الطهاره جريان دارد. « الْم وئيم ملاقه باين
مفهومش این است كه اگر روي مفهوم غايت پيش بيائيم «إذا صار قذر بواسطة الملاقا فهو نجس « قَذِر نَّها لَمعي َّتح رطَاه لُّهك
»، مغيا اين است: الماء كلّه طاهر، اين غايتش اين است كه «حتّ تعلم أنه قذر» يعن «إذا صار الماء قذر بواسطة الملاقا فهو

نجس» پس اين هم جعل جديد است، بعد مفرمايند «وأعطف عل ما دل من الروايات و الفتاوي عل أنّ الماء و الأرض و
فرمايد اين ادله دلالت بر اين دارد كه يك اشيائاين ادلهاي كه در باب مطهرات واقع شده چيست؟ م «راتالشمس مطه

«صارت نجسةً» اين اشيائ كه به واسطه ملاقات صارت نجاسةً، تطهر به اين مطهرات، تُطَهر بالماء بالشمس بالأرض، با اينها
تطهير مشود.

معلوم مشود كه قبلا يك جعل آمده نجاست را براي اشياء جعل كرده، بعد مگوئيم به وسيله اين مطهرات پاك مشود.
مفرمايند لذا مسئله به نظر ما روشن است كه در باب ملاقات، ما محتاج به جعل جديد هستيم براي نجاست ملاق، نمتوانيم

بوئيم نجاست ملاق از آثار مترتّبهي بر ملاقا است، قبلا ثمره اين دو قول را عرض كرديم، اگر بوئيم نجاست ملاق از باب
توسعهي در ملاقات است، از باب این است كه آن شء نجس توسعه پيدا كرده، نتيجهاش این است كه ملاق نيازمند به يك

وجوب اجتناب جديد نيست، همان وجوب اجتناب كه در ملاقا است شامل ملاق هم مشود و در نتيجه همان طوري كه از
ملاقا در اطراف علم اجمال بايد اجتناب شود، از ملاق هم بايد اجتناب شود، چون دو تا جعل ندارند «بجعل واحد» است. اما

اگر گفتيم ملاق نياز به جعل جديد دارد، ملاق يك تعبد خاص لازم دارد، ملاق از احام و آثار ملاقا نيست، الآن ملاقا مگوئيم
در اطراف علم اجمال اجتناب از آن واجب است، وجوب اجتناب دارد اما شك مكنيم ملاق وجوب اجتناب دارد يا نه؟ اصل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عدم آن است، وقت اين جعل جديد نياز دارد و الآن نمدانيم در اينجا جعل جديد دارد يا ندارد اصل عدمش است و در نتيجه
اجتناب از ملاق لازم نيست.

كسان كه مخواهند وجوب اجتناب از ملاق را اثبات كنند يك راه اين بود كه بويند ملاق از آثار و احام ملاقا است، از
شئون ملاقا است و نياز به جعل جديد ندارد كه با اين بيان وقت ما همين ادلهاي كه امام هم اقامه فرمودند و مسئله هم روشن
است كه ما اگر از اول دليل براي وجوب اجتناب از ملاق نداشتیم و نفتیم اجتناب از ملاق لازم است. ما براي اجتناب از

ملاق دليل مخواهيم، يعن ملاق براي وجوب اجتناب نياز به حم دارد، نياز به يك جعل جديد دارد، مسئله روشن است.
آنهاي كه ميخواهند بويند در اينجا اجتناب از ملاق لازم است يك راه اين بود كه بويند ملاق توسع و توسعهي در ملاقا است،

از احام و شئون ملاقا است، از اين راه وارد شوند. كه ملاحظه فرموديد اين راه مخدوش است و اشال دارد. 

راه دوم كه اينها وارد شدند مگويند خود اين ملاق ي از اطراف علم اجمال قرار مگيرد، شما دو ظرف داريد، علم
اجمال داريد به اينه ي از اين دو ظرف نجس است. حالا اگر آمديد يك قاشق و ظرف را داخل ي از اين آبها كرديد الآن
اين شء سوم طرف علم اجمال قرار مگيرد. به تعبيري كه در فوائد الاصول مرحوم محقّق نائين آمده ما الآن اينجا سه علم

اجمال داريم، يك علم اجمال این است كه يا ملاقا نجس است و يا طرف دير، يعن ظرف دير. دو اينه يا ملاق نجس است
يا طرف دير. سه: يا بايد بوئيم ملاق و ملاقا معاً نجس هستند يا طرف دير. 

نائين در فوائد الاصول مفرمايد اين سه علم اجمال وجود دارد؛ يك: علم اجمال به اينه يا اين ظرف كه ملاقاست نجس است
يا ظرف دير، دو: يا اين ملاق كه با اين ظرف ملاقات كرده نجس است يا ظرف دير، سه: بيائيم ملاق و ملاقا را بوئيم به

منزلت شء الواحد است يك طرف قرار بدهيم بوئيم يا ملاق و ملاقا نجس است يا طرف دير نجس است. آن وقت مگويند
بالأخره ما سه علم اجمال داريم، ما با اين ملاق يك علم اجمال جديد پيدا مكنيم و مگوئيم يا ملاق نجس است يا آن طرف

دير. شاهد بر اين علم اجمال این است كه اگر بعد ازملاقات، دستمان به اين ظرف نجس خورد و بعد ملاقا منعدم شد و از بين
رفت، باز مع ذلك مگوئيم الآن علم اجمال وجود دارد يا اين دست نجس است يا آن طرف دير نجس است.

يك فرض است كه با اين ملاقات علم اجمال حاصل نمشود، اگر ي از اين دو ظرف از بين رفت و شما «بعد انهدام أحد
الإنائين» دستتان را به ظرف ديري زديد، اينجا علم اجمال اثري ندارد نمتوانيد بوئيد من اصلا علم اجمال دارم به اينه يا

اين دست من نجس است يا اين ملاقا نجس است، اينجا براي شما تليف فعل عل جميع التقادير نمآورد و مرر عرض كرديم
علم اجمال در صورت منجز است كه براي شما تليف فعل عل جميع التقادير بياورد.

پس در اين ترديدي وجود ندارد كه به سبب الملاقات «حسب علم اجمال آخر» كه آن علم اجمال این است كه يا ملاق نجس
است يا آن طرف دير. اينها مگويند همين جا بيائيم احام علم اجمال را جاري كنيم بوئيم مقتضاي علم اجمال اجتناب از

اينهاست. پس به همان دليل كه اجتناب از ملاقا و طرف دير لازم است كه آن دليل مقتضاي علم اجمال است. آن دليل این
است كه علم اجمال مگويد موافقت قطعيه را بايد حاصل كن، به همين دليل بين ملاق و طرف دير هم مگوئيم اجتناب لازم

است اصولا للموافقة القطعية، تحصيلا للموافقة القطعية، پس علم اجمال گريبان ما را مگيرد. دير در اين دليل دوم ما لازم
نيست بوئيم ملاق نياز به جعل جديد دارد يا جعل جديد ندارد! اين دليل دوم اينها. 

مرحوم شيخ اعظم انصاري اعل اله مقامه الشريف فرموده است كه اين علم اجمال دوم اثر ندارد، به عبارت دير اصل اين
علم اجمال را پذيرفتيم، شيخ پذيرفته، نائين پذيرفته، همه پذيرفتند كه شما بعد از اينه دستتان به ي از اين دو ظرف خورد،



علم اجمال پيدا مكنيد يا اين ملاق نجس است يا آن ظرف دير. اما شيخ انصاري مفرمايد كه اين علم اجمال مؤثر نيست،
اين علم اجمال منجز نيست، چرا؟ مفرمايد اين ملاق در طول ملاقا قرار دارد و اصالة الطهارهي جاريهي در ملاق در طول

اصالة الطهارهي جاريهي در ملاقا است. براي اينه نسبت بين اين دو تا سبب و مسبب است، شما چرا شك مكنيد كه آيا اين
ملاق نجس شد يا نه؟ مگوئيم براي اينه شك داريم ملاقا نجس است يا نه؟ شك در نجاست ملاق مسبب است از شك در

نجاست ملاقا و اين را شما در استصحاب خوانديد، با امان جريان اصل در سبب، دير مجال (و نوبت) براي جريان اصل
در مسبب نيست. 

مرحوم شيخ مفرمايد شما وقت مگوئيد اصالة الطهاره در ملاقا و ظرف دير جاري شده و معارضه و تساقط مكنند؛ اگر
ملاق در كار نبود، ملاقات نبود چه مگفتيد؟ مگفتيد اصالة الطهاره در اين ظرف جاري است، اصالة الطهاره هم در آن ظرف
دير جاري است، اين دو تا اصالة الطهاره با هم تعارض مكنند «تعارضا و تساقطا». شيخ مفرمايد بعد از تعارض و تساقط

ما مآئيم سراغ ملاق، در ملاق شك مكنيم آيا نجس است يا طاهر، اصالة الطهاره را جاري مكنيم. آيا اين اصالة الطهاره در
ملاق معارض دارد؟ مفرمايد خير. اصالة الطهاره در ملاق معارض ندارد! وقت معارض ندارد جريان پيدا مكند و ما بايد

حم به طهارت كنيم.

لذا جواب كه مرحوم شيخ از اين راه دوم مدهند این است كه ما علم اجمال را قبول داريم، اما چون نسبت بين اين دو تا
نسبت سبب و مسبب است و اصل در سبب گرفتار معارضه است ول اصل در مسبب مشل ندارد، ما مآئيم اصالة الطهاره

را در ملاق جاري مكنيم. مرحوم محقق نائين در فوائد الاصول، تقريباً شبيه همين جواب را از اين دليل و اين وجه دوم
دادهاند، ايشان يك بيان ديري در اينجا دارد كه عرض كردم اصل مطلب نظير همين كلام مرحوم شيخ است منته يك مقداري

اختلاف در آن وجود دارد. 

ه يا ملاقدوم اين ر، علم اجماله يا ملاقا نجس است يا آن ظرف ديبه اين درست كرد، يك علم اجمال شيخ دو علم اجمال
نجس است و يا آن ظرف دوم، نائين آمده علم اجمال سوم درست كرده كه مگوئيم علم اجمال داريم كه يا ملاق و ملاقا

نجس است و يا آن ظرف دير. اين مسئلهي سبب و مسبب كه شيخ بيان كرده، نائين اين را در اين علم اجمال سوم پياده
كرده. در اين علم اجمال سوم نائين مفرمايد چون ملاق در عرض ملاقا نيست و نسبت بين اينها نسبت سبب و مسبب است

و با اجراء اصل در سبب نوبت به اجراي اصل در مسبب نمرسد، لذا مگويد اصالة الطهاره در ملاق در عرض اصالة
الطهارهي در ملاقا نيست. نائين در اينجا مگويد وقت اين دو تا در عرض هم نبودند ما يك نتيجهي روشن به شما بدهيم؛ اگر

اصالة الطهارة در ملاقا جاري شد دير «لا مجال لجريان اصالة الطهاره» در ملاق. اگر اصالة الطهاره در ملاقا جاري نشد آن
وقت اصالة الطهاره در ملاق جاري است. 

ما در اصول نمگوئيم اگر يك جا سبب و مسبب بود اصلا و ابدا با وجود شك در سبب مجال در اصل در مسبب نيست،
براي مسبب نيست، اما حالا سبب «لوجود مانع ليف ما را روشن كرد مجالجاري شد ت گوئيم اگر در سبب يك اصلم

للمعارضة» اصل در آن جريان ندارد و كنار مرود، خود مسبب مجراي براي اين اصل و قابليت براي جريان اين اصل را دارد
چرا جاري نشود؟! آنچه در اصول مگوييم براي این است كه جاي كه در سبب اصل جاري بشود و تليف مسبب را روشن

كند،  با اجراي اصل در سبب مجال براي اجراي اصل در مسبب نيست، اما با عدم اجراي اصل در سبب مجال براي اجراي
اصل در مسبب نيست. 

نائين مگويد در آن علم اجمال دوم كه علم اجمال به نجاست ملاق يا طرف دير است، چون طرف دير قبلا به بركت يك
علم اجمال دير يك اصل در آن جريان پيدا كرده كه مثبت تليف است، يعن وجوب اجتناب. يك حم در آن جريان پيدا



كرده كه مثبت تليف است، نائين مگويد اين علم اجمال دوم مؤثر نيست، چرا؟ چون حم طرف دير قبلا معلوم است و علم
اجمال در جاي جريان دارد و منجزيت دارد كه وقت به ميدان آمد با علم اجمال وجوب اجتناب از دو طرف بيايد! اما اگر

ي از دو طرف قبلا واجب الاجتناب بوده، اينجا علم اجمال اثري ندارد. مثلا شما يك ظرف آب داريد كه قبلا نجس بوده، حالا
يك ظرف دير هم مايد در كنار اين و با هم مخلوط مشوند و نمدانيد كدام نجس است! ي از اين ظرفها استصحاب

نجاست دارد، پس وجوب اجتناب از ي از اين ظرفها قبل از علم اجمال ثابت بوده، علم اجمال نيامده وجود اجتناب از هر
دو را بياورد، در چنين موردي نسبت به ظرف دير شكّ ما شك بدوي است و اصالة الطهاره را جاري مكنيم.

در اينجا هم همينطور است؛ وجوب اجتناب عن الطرف الآخر قبلا آمده، حالا كه قبلا آمده ميوئيم اين علم اجمال دوم اثر
ندارد، چون وجوب اجتناب عن الطرف الآخر قبلا بوده، آن را كنار مگذاريم و مگوئيم طرف دير هم كنار، اين ملاق را شك

و بيان مرحوم شيخ. اينجا مرحوم آقاي خوئ كنيم. اين فرق بين بيان مرحوم نائينكنيم و اصالة الطهاره در آن جاري مم
قدس سره در مصباح الاصول جلد دوم صفحه 414 يك مطلب دارند در رد بر مرحوم شيخ، ببينيد فرمايش ايشان درست است يا

نه؟

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


