
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۵ بهمن ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 72 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ملاق با ی از دو آب که علم اجمال به نجاست ی از آنها وجود دارد

پس از اثبات اين كبراي كل كه اگر معلوم بالإجمال در اطراف علم اجمال تمام الموضوع باشد براي حم، آن حم نسبت به
تمام اطراف علم اجمال جريان دارد و اگر جزء الموضوع باشد ، آن حم در اطراف علم اجمال جريان ندارد؛ وارد بحث

ملاق با ي از اين دو مائ كه علم اجمال به نجاستشان داريم مشويم، اگر گفتيم كه معلوم بالإجمال يعن نجس، تمام
امء نجس احش ام خود اين نجس است، یعناز اح ي ام است به طوري كه اجتناب از ملاقالموضوع براي ترتّب اح

دارد ی از احامش اجتناب از خودش است و من جمله اجتناب از ملاق اوست كه اجتناب از ملاق ي از احام اين نجس
است. اگر اين چنين گفتيم، كبري در اينجا تطبيق پيدا مكند و اجتناب از ملاق لازم مشود، اما اگر گفتيم اين نجس موضوع

براي اجتناب از ملاق نيست، ملاق نياز به يك حم دير و يك دليل دير دارد، اجتناب از اين ملاق لازم نيست.

مبان بحث ملاق با نجاست: براي روشن شدن مطلب مجموعاً دو مبنا در باب ملاق و ملاقات وجود دارد، البته اجماع قائم
است، بالاتر از اجماع ضرورت هست بر اينه اگر يك شيئ با نجس ملاقات پيدا كند نجس است. اما بحث در این است كه وجه

نجاست چيست؟ دو مبنا اينجا وجود دارد:

مبنای نخست: مبناي اول این است كه نجاست اين ملاق خودش يك جعل مستقل لازم دارد، اين ملاق نيازمند يك تعبد جديد
است غير از آن جعل نجاست براي شي نجس، غير از آن جعل وجوب اجتناب براي شي نجس شارع بايد تعبد و جعل دوم و

يك جعل مختص را براي ملاق قرار بدهد، به طوري كه اين وجوب اجتناب از ملاق يك حم در عرض آن وجوب اجتناب از
نجس باشد كه مشود دو تا حم.

روي اين مبنا اساساً دير وجوب اجتناب از ملاق از آثار و احام ملاقا نيست! وقت فرض مكنيم و مبنا را اين قرار مدهيم
كه اين نياز به جعل مستقل دارد نيازمند به تعبد جديد است، دير نمتوانيم بوئيم اجتناب از ملاق از آثار آن ملاقاست، چون
مگوئيم خودش يك حم دوم و جعل دوم لازم است. البته باز روي اين مبنا ما نسبت بين اين دو تا را متوانيم از راه علّت و

معلول قرار بدهيم، حالا اينه دارم اين تعابير را مكنم چون در كلمات بزرگان مثل مرحوم نائين، مرحوم امام،مرحوم آقاي
خوئ قدس سرهم، تعابير مختلف آمده و گاه اوقات هم آدم احساس مكند بعض از تعابير قابل جمع نيست، در همين جا

روي اين مبنا وقت در كتاب مصباح الاصول مرحوم آقاي خوئ توضيح مدهند مفرمايند «نجاسةٌ اُخري حاصلةٌ من نجاسة
الملاق بالفتح حصول المعلول من العلة» يعن منشأ اين نجاست دوم همان ملاقاست، يعن ملاقا علت مشود براي اين

ام و آثار ملاقا نيست، اين تعبير معلول و علّت در فوائد الاصول مرحوم محقق نائيناز اح اما نجاست ملاق ،نجاست ملاق
نيامده ول در مصباح الاصول آمده كه به نظر مرسد حالا اگر اين تعبير را ننيم اول باشد، ما داريم دو تا مبنا را در باب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نجاست ملاق توضيح مدهيم؛ در مبناي اول مگوئيم تعبد محض است، شارع تعبداً فرموده ملاق نجس است يك وجوب
اجتناب دوم را براي او جعل كرده و روي اين مبنا وجوب اجتناب از ملاق از آثار ملاقا نيست، اين يك مبنا كه مشهور علما اين

مبنا را دارند.  

مبنای دوم: مبناي دوم این است كه ملاق نياز به يك جعل جديد ندارد، همان وجوب اجتناب در ملاقا شامل ملاق مشود.
ملاقات بين ملاق و ملاقا موجب اتساع دايره نجاست است، ملاقات فقط سبب مشود كه اين دايره و موضوع را وسيع كند. تا

حالا موضوع نجاست در همين ملاقا بود بالفتح، الآن كه يك ملاقات واقع شد دايره نجاست اتساع پيدا مكند. شبيه اتصال يك
آب نجس با غير آب نجس، يا امتزاج. چطور اگر يك آب نجس با يك آب دير مخلوط شود، وقت مخلوط شد دايره نجس بيشتر
مشود، تا حالا دايره نجس يك ليتر بود و شما يك ليتر آب طاهر هم با آن مخلوط كرديد يا يك ليتر آب نجس را داخل آب قليل

كرديد مشود دو ليتر، هر دو ليتر الآن نجس است. همانطوري كه در صورت امتزاج، در صورت اتصال دايره نجس توسعه پيدا
مكند، كار ملاقات هم همين است. تعبيري كه مرحوم نائين دارند این است كه خود ملاقات شرعاً عليت ندارد، آنچه كه اين

ملاقات در آن اثر دارد اتساع است، يعن ملاقات سبب نجاست نيست، بله ملاقات سبب است كه دايره نجس توسعه و توسع
پيدا كند. روي اين مبنا ملاق دير يك فرد دوم نيست بله عين نجاسات ملاقا است. وجوب اجتناب از ملاق روي اين مبنا

همان وجوب اجتناب از ملاقا است، روي اين مبنا دير نياز به يك جعل جديد و نياز به يك تعبد جديد نيست.

بعبارة اُخري همان وجوب اجتناب كه براي شء نجس يعن ملاقا هست همان اقتضا مكند وجوب اجتناب از ملاق را.

تفاوت دو مبنا و ثمره بحث 

پس در اين بحث كه الآن مخواهيم وارد شويم، اول بايد روشن شود که تفاوت اين دو مبنا چيست؟ثمرهاش چيست و كدام يك
صحيح است؟ يك مبنا كه مبناي مشهور است، مگويند ملاق نيازمند به جعل جديد است، او يك تعبد جديد لازم دارد. اگر

بخواهد نجس باشد «فرد و مصداق آخر لنجس» مصداق دوم است و روي اين مبنا كه مشهور اختيار كردند نجاست ملاق و
وجوب اجتناب از ملاق از آثار ملاقا نيست. اما مبناي دوم كه اين مبناي دوم را به ابن زهره نسبت مدهند و من تبع ابن زهره.

ابن زهره در غنيه گفته ملاق يك فرد دوم نيست بله موجب اتساع ملاقا است، دايره نجس را توسعه مدهد.

طبق مبناي اول كه ما مگوئيم خود ملاق يك جعل جديد لازم دارد اين مثال خيل روشن را مشود زد كه اگر يك س در يك
إنائ ولوغ كند، اين إناء الآن اگر بخواهد تطهير بشود نياز به تعفير دارد و بايد چندين مرتبه خاك مال كنند، حالا اگر يك ظرف

ديري آمد با اين ظرف ملاقات پيدا كرد يا يك چيزي با اين ظرف ملاقات پيدا كرد، وقت مگويئم ملاق خودش نياز به يك جعل
جديد دارد نمتوانيم بوئيم همان وجوب تعفيري كه در ملاقات هست در اين هم مآيد، اگر دستش هم الآن به اين ظرف خورد

بايد دستت را تعفير كن، نه! ملاق روي مبناي اول نيازمند به جعل جديد و نيازمند به دليل جديد است.

يا مثال دوم در باب بول؛ شستن و تطهير آن را مرتين لازم مدانند، حالا اگر دست انسان به جاي خورد كه آنجا با بول نجس
شده و دست انسان متنجس شد اينجا لازم نيست كه دو بار دست شسته شود، خودِ بول را بايد دو بار تطهير كرد ول ملاق با او

نيازمند به يك حم جديد و نيازمند به يك جعل جديد است و اين امثله فراوان است و اينها شاهد بر اين است كه اين قول اول
مشهور بين فقهاست، مشهور مگويند «ملاق محتاج إل جعل جديد و حم جديد و تعبدٍ خاص» و از آثار ملاقا نيست، اما ابن
زهره و ... كه مگويند ملاق از آثار ملاقا است ثمرهاش در همين است كه همان حم كه براي ملاقا هست بايد براي ملاق هم

جاري كنند حت در همين دو مثال كه زديم ابن زهره بايد همان حم كه براي ملاقا هست را در ملاق جاري كند.



مرحوم محقق نائن تذكري دادند و مفرمايند در اين دو مبنا فرق نمكند كه ما نجاست را «من الأحام الوضعية المتأصله»
بدانيم يا اينه از احام منتزعه بدانيم كه بوئيم نجاست انتزاع از يك حم تليف مشود، يعن اينطور نيست كه اگر گفتيم

نجاست از احام متأصله است مثلا بايد مبناي مشهور را قائل شد، اگر گفتيم از احام انتزاعيه است بايد مبناي ابن زهره را
توانند هر يك از آن دو قول را داشته باشند، منتهبودن، م متأصله بودن و انتزاع قائل شد، نه! هر يك از اين دو قول يعن

ايشان مفرمايد تنها فرق كه وجود دارد این است كه بنا بر متأصله بودن و اصيل بودن، نجاست ملاق از شئون جعل نجاست
هم جعل كرده، اما بنا بر انتزاع شارع همانطوري كه نجاست را براي نجس جعل كرده نجاست را براي ملاق نجس است، يعن

بودن بايد بوئيم همان طوري كه در نجس ما نجاست را از وجوب الإجتناب انتزاع مكنيم در ملاق هم از وجوب الاجتناب
انتزاع مكنيم، تنها فرق كه بين اينها وجود دارد همين است. 

كسان كه مبناي مشهور را دارند اگرالآن دست ما با ي از اين دو ظرف كه علم اجمال داريم به نجاست احدهما ملاقات پيدا
كرده، روي مبناي مشهور چون ملاق نياز به جعل جديد و تعبد خاص دارد ما شك داريم الآن يك وجوب اجتناب براي اين
ملاق آمد يا نه؟ يك وجوب اجتناب دوم آيا جعل شد يا جعل نشد؟ اصل عدم آن است، لذا روي مبناي مشهور بايد بوئيم

اجتناب از ملاق لازم نيست، ملاق با احد الطرفين در علم اجمال نجس نيست و محوم به طهارت است. اگر اين ملاق حالت
سابقه طهارت دارد استصحاب طهارت مكنيم، اگر حالت سابقه ندارد الآن شك مكنيم با اين ملاقات نجس شد يا نشد؟ اصالة

الطهارة را جاري مكنيم، اما روي مبناي ابن زهره و من تبع او كه ملاق از آثار و احام ملاقا است، ما به همان دليل كه از
اين ملاقا و آن طرف ديرش بايد اجتناب كنيم، از ملاق هم بايد اجتناب كنيم، مگوييم در آنجا گفتيم براي تحصيلا للموافقة

القطعيه ما اجتناب مكنيم و اينجا هم تحصيلا للموافقة القطعيه ملاق را هم بايد اجتناب كرد، اين ثمرهي آن.

حالا بيبنيم دليل بر مدعاي ابن زهره چيست و آيا براي مشهور هم ما متوانيم دليل اقامه كنيم يا نه؟ ابن زهره به دو دليل
استدلال كرده، دليل اولش آيه شريفه «و الرجز فاهجر» از رجز اجتناب كنيد، از پليدي بايد اجتناب كنيد. ابن زهره مگويد اين

آيه شريفه «والرجز فاهجر» اين براي وجوب حجر ملاق كاف است اينجا نائين و امام جواب دادند كه اين استدلال باطل است،
چون مراد از رجز همان اعيان نجسه است همان ذات نجس است، اما آيه شريفه متعرض ملاق رجز نيست، آيه مفرمايد

والرجز فاهجر ، از خود رجز اجتناب كنيد، از كجا بوئيم كه ملاق با رجز هم رجز است و ملاق با رجس هم رجس است.
است و آيه شامل ملاق فرمايند اين استدلال استدلالِ باطله عليه هم ماين را دارد و عرض كردم امام رضوان ال نائين

نمشود.

اينجا اگر كس بويد اين رجز هر پليدي است و اگر يك چيزي با ي از اطراف علم اجمال هم ملاقات كرد عرف او را رجز
مداند، عرف هم مگويد اين هم حم همين را پيدا مكند، عرف او را رجز مداند. به عبارت دير يك وقت هست كه ما

مگوييم رجز و رجس حقيقت شرعيه در اعيان نجسه است، آن وقت اشال نائين و امام وارد است. اما اگر ابن زهره بويد
رجز يك معناي عرف دارد و همان رجس است، «إنما الخمر و الميسر و الازلام رجس من عمل الشيطان»، رجس يك معناي
عرف روشن دارد و هر گونه پليدي است، عرف ملاق را از حيث پليدي ملحق به ملاقا مداند، اگر يك چيزي خودش خون

است دست هم كه به خون مخورد همان معامله را مكند كه با خودِ خون مكند. اگر ابن زهره بخواهد يك چنين ادعاي كند
اين جواب واف نيست ول اشال اين عرض ما این است كه معلوم نيست كه از رجس يك معناي عرف اراده شده باشد رجز
لعل همان معناي خاص شرع، آنچه را كه شارع فرموده رجز است، آنچه كه شارع فرموده متيقّنش همان اعيان نجس است.

دليل دوم ابن زهره يك روايت است كه اين روايت در ابواب الماء المضاف باب پنجم از وسائل الشيعه كتاب الطهاره، حديث



دوم يك روايت است كه اين روايت را نائين مفرمايد «لا تخلوا عن إشعار» براي مدعاي ابن زهره، مرحوم امام،مرحوم آقاي
خوئ قدس سرهم اينها رد كردند، روايت را ملاحظه بفرماييد براي فردا. 

وصل اله عل محمد و آله الطاهرين


