
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۱۸ بهمن ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مطلب دوم: بحث ملاق در جاي است كه معلوم بالإجمال تمام الموضوع باشد

در اين تنبيه بحث از ملاق با بعض از اطراف شبهه محصوره است ؛بحث به این مطلب رسيد که میتوان به عنوان ی كبرا و
قضيه كلّ اظهار داشت که وقت مگويند اجتناب از جميع اطراف علم اجمال لازم است بايد آثار معلوم بالإجمال را بر تمام

اين اطراف مترتّب كنيم و فرق هم بين آثار وضع و آثار تليف نيست. منته اين يك قيد دارد و آن اينه معلوم بالإجمال براي
آن آثار تمام الموضوع باشد. اما اگر معلوم بالإجمال جزء الموضوع باشد ، ترتّب اين آثار براي اطراف علم اجمال وجه ندارد

و لازم نيست.

بحث را در ضمن چند مثال مطرح مكنيم؛ آنجاي كه ما علم اجمال داريم ي از اين دو ظرف خمر است، مشهور اصوليين و
فقها مگويند شرب اين هیچ ی از این اطراف جايز نيست. مثال دوم اينه آيا بيعش جايز است يا نه؟ حم این بیع  تليفاً و

وضعاً چیست؟ مثال سوم این است كه اگر كس ي از اين اطراف را نوشيد آيا بر او حد جاری م شود یا خیر ؟ آيا
همانطوري كه اگر احد الأطراف را بخورد مگوئيم اينجا جايز نيست، كار حرام انجام داده، البته روي قول مشهور كه مگويند
اجتناب از جميع اطراف لازم است. روي اين مبنا آيا اگر احد الأطراف را خورد حد بر او جاري مشود يا نه؟ مثال دير همان
مثال است كه ديروز بيان كرديم علم اجمال داريم ي از اين دو جسد انسان است و ديري حيوان مأكول اللحم مذكا است.

اين علم اجمال ما را مرساند به اينه انسان غير مأكول اللحم است و چون لحم حرام اينجا وجود دارد اجتناب از لحم نسبت
به هر دو لازم است، اما حالا اگر ي را مس كرد، آيا وجوب مس ميت و غسل مس ميت مآيد يا نه؟ همانطوري كه عرض

كرديم وقت ي از دو ظرف را شرب مكند، آيا حد بر او جاري مشود يا نه؟ يا مثال دير؛ در جاي كه علم اجمال داريم به
اينه ي از اين دو شجره غصب است، روي مبناي مشهور باز اجتناب از هر دو شجره لازم است، حالا كه اجتناب از هر دو
شجره لازم است، اگر ي از اين شجرهميوه داد، آيا اجتناب از ثمرهاش هم لازم است يا نه؟ اگر علم اجمال داريم ي از اين
دو خانه غصب است، آيا استفاده كردن از منافع ي از اين دو خانه جايز نيست! بوئيم همانطوري كه علم اجمال داريم به

اينه ي از اين دو تا غصب است، يدِ بر اينها مشود يدِ عدوان، اگر كس بخواهد از منافعش استفاده كند. اينها امثلهاي است
كه در اينجا وجود دارد. عرض كردم در همان مثال شرب خمر، نوشيدنِ ي از اينها، بيع ي از اينها و اينه اگر ي از اينها را

نوشيد، آيا حاكم شرع متواند بر او حد جاري كند يا اينه اينجا دير جريان حد صحيح نيست.

مرحوم محقق نائين قدس سره در كتاب فوائد الاصول جلد چهارم از صفحه 67 تا 93 ، بحث مربوط به این تنبيه را مطرح
کردند، ابتدا به این مطلب اشاره م کنند که این كبري مورد اختلاف اصوليين نيست، كدام كبري؟ كبري این است كه اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


معلوم بالإجمال ما تمام الموضوع باشد براي يك اثر، یا يك حم، اينجا بايد آن اثر را مترتب كنيم و اگر معلوم بالإجمال ما جزء
الموضوع باشد براي آن اثر، اينجا ترتّب آن اثر لازم نيست. اين كبري بين اصوليين مسلّم است؛ در صغريات اختلاف شده كه

حالا به آن اشاره مكنيم، مثلا ببينيد در جاي كه مورد اتفاق است هم از حيث كبري و هم از حيث صغري، مسئلهي اقامهي حد
است، اگر كس ي از اين دو ظرف كه علم اجمال دارد به اينه احدهما خمر، را برداشت و خورد! ولو اينه عقلا اجتناب از

هر دو بر او واجب بوده، و چه بسا الآن هم بوئيم شايد فسقآور براي او باشد (البته روي مبناي مشهور)، اما نمشود گفت حالا
كه ي از اين دو تا را خورد حد بر او جاري شود، چرا؟

 براي اينه حد در جاي است كه اولا علم به خمريت آن مايع داشته باشد، اينجا كه علم ندارد، علم اجمال دارد اما در مورد حدّ
بايد علم تفصيل به اينه اين مايع خمر است داشته باشد و الا فرض كنيد در جاي كه بحث علم اجمال هم نيست يك ظرف

مايع جلوي اوست و فر كرد كه اين آب انور است و آن را خورد و بعد معلوم شد خمر است، اينجا كس نمگويد بر اين حد
جاري شود. ثانياً حاكم هم بايد اين را احراز كند، حاكم وقت مخواهد به اين حد جاري كند بايد احراز كند «أنّه شرب الخمر

عن علم» براي حاكم اين احراز وجود ندارد. 

در اينجا معلوم بالإجمال ما خمر است، معلوم بالإجمال این است كه ي از اين دو تا خمر است، اين معلوم بالإجمال براي خود
شرب تمام الموضوع است، يعن مگوئيم لا يجوز شرب أحدهما. چون خمر بما هو خمر تمام الموضوع است براي حرمت

شرب، اما خمر واقع بما هو خمر تمام الموضوع براي اقامهي حد نيست، بايد خمر معلوم تفصيل باشد، يا اگر كس اين را هم
نويد بايد حاكم احراز كند كه اين خمر خورده، حاكم هم الآن نمداند كه اين خمر خورده يا نه؟ حاكم زمان متواند بر اين حد

جاري كند كه براي او محرز شود كه خمر خورده، براي حاكم كه محرز نيست كه خمر خورده است.

پس در اين مثال يك معلوم بالإجمال داريم به نام خمر، اين خمر كه معلوم بالإجمال است تمام الموضوع است، براي چ؟ براي
حرمت شرب. اما براي اقامه حدّ تمام الموضوع نيست، براي اقامه حد مشود جزء الموضوع. اين مثال تقريباً مورد اتّفاق است

و كس در آن اختلاف نرده است.

مرسيم به مسئله بيع آن؛ در جاي خودش مگويند بيع الخمر فاسدٌ، اگر شخص ي از اين دو تا را فروخت، اينجا هم آيا
بوئيم اين بيعش فاسد است؟ مرحوم محقّق نائين قدّس سره مفرمايند بيعش فاسد است. در كتاب فوائد الاصول همين بحث

تمام الموضوع و جزء الموضوع را به عنوان قول از يك قائل نقل مكنند و آن قائل مگويد در مثال خمر خودِ خمر تمام
الموضوع براي حرمت شرب است، قبول داريم. اما خود خمر تمام الموضوع براي فساد البيع نيست بله جزء الموضوع است،

بايد بر اين خمر يك بيع خارج واقع شود و تبديل به بيع الخمر شود و بعد بوئيم هذا فاسدٌ. الآن بر ي از اين دو إناء بيع واقع
مكنند، ما شك مكنيم كه آيا اين بيع صحيح است يا نه؟ قائل مگويد ما اصالة الصحه را در اين بيع جاري مكنيم و اين

اصالة الصحة در اين بيع معارض ندارد، چون فرض اين است ـ حالا دارم كلام قائل را ذكر مكنم ـ كه طرف دير را
نمخواهد بفروشد، تا ما بوئيم اصالة الصحه در بيع اين طرف با اصالة الصحهي در بيع طرف دير معارضه مكند، اصالة
الصحه هم وقت جاري مشود كه يك فعل يا يك بيع واقع شود، الآن فرض این است كه يك طرف را فروخته و طرف دير را
نفروخته، اين يك طرف را كه فروخته اصالة الصحه در آن جاري است، اين اصالة الصحه معارض ندارد. معارض كه نداشت

بايد بوئيم صحيح است، قائل مگويد چون خمر بما هو خمر اگر چه تمام الموضوع براي حرمت شرب است، اما تمام
الموضوع براي فساد البيع نيست بله بايد يك بيع خارج واقع شود، يعن ما مگوئيم چه چيز فاسد است؟ بيع الخمر فاسدٌ،
اينجا هم الآن آمده يك بيع واقع شده و ما نمدانيم كه اين بيع الخمر هست يا نيست؟ اصالة الصحه را در آن جاري مكنيم،



اين اصالة الصحه هم معارض ندارد، لذا اين قائل مگويد اين بيعش صحيح است  و اشال ندارد.

مرحوم نائين در جواب مگويد خمر تمام الموضوع است، هم براي حرمت شرب است و هم براي عدم سلطنت بر آن ، اينه
عرض كردم در كبري اختلاف نيست، باز در ذهن شريفتان بسپاريد كبري این است كه اگر معلوم بالإجمال تمام الموضوع

باشد براي حم، حالا هر حم، يك حم را محور قرار مدهيم، اگر اين معلوم بالإجمال تمام الموضوع براي حم شد، اينجا
آن حم بار است و اگر جزء الموضوع شد اين حم بار نيست. در اينجا قائل مگويد خمر تمام الموضوع براي فساد البيع

نيست، نائين در جواب مگويد چرا، نائين مگويد خمر همان طوري كه تمام الموضوع براي حرمت شرب است، تمام
الموضوع است براي عدم سلطنت بر آن، يعن اگر يك مايع خمر باشد، ماليت شرع ندارد وقت ماليت شرع نداشت شما بر

آن سلطنت نداري بعد مفرمايند كس فر نند عدم سلطنت و فساد بيع دو تا حم هستند، اينها ي هستند. وقت مگوئيم
سلطنت بر اين ندارد يعن بيعش فاسد است، وقت مگوئيم بيعش فاسد است يعن سلطنت بر حم ندارد، اينها دو تا مجعول

نيستند و يك مجعول اند. لذا ايشان مفرمايد اين خمر تمام الموضوع است براي عدم سلطنت، در نتيجه ما بايد همان عدم
سلطنت را در اينجا مترتب كنيم.

نائين مفرمايد «كل ما كان للمعلوم بالإجمال من الآثار و الأحام يجب ترتّبه عل كل واحد من الأطراف ‌ » هر چيزي كه براي
معلوم بالإجمال است، هر حم ، چه آن حم تليف باشد و چه آن حم وضع باشد «و سواء قارن زمان الإبتلاء بالتصرف
ف أحد الأطراف لزمان العلم أو تأخر عنه» مفرمايد فرق هم نمكند زمان ابتلاي به احد الأطراف با زمان علم اجمال مقارن

باشد يا مثلا ابتلاي به أحد الأطراف ده روز دير و بعد از علم اجمال است. 

مرحوم نائين باز به نحو يك نتيجه در اينجا مفرمايند اجتناب از منافع و توابع متّصله و منفصلهي اطراف لازم است، يعن در
هر علم اجمال، اطراف علم اجمال همان طوري كه اجتناب از خودشان لازم است از منافعشان، چه منافع متّصله و چه

منفصله، تماماً لازم است. 

نائين در جواب قائل بعد از اينه مگويد خمر تمام الموضوع براي فساد البيع است، نه جزءالموضوع. مفرمايند تمام احام
تليفيه و وضعيه جريان دارد و بعد مفرمايند بر تمام منافع و توابع اين اطراف همين حمها را بار مكنيم، آن وقت اينجا وارد
يك مثال ديري مشوند مفرمايند اگر ما علم داريم كه از دو درخت غصب است؛ مرحوم نائين مفرمايند اجتناب از منافع و

توابع متّصله و منفصلهي اطراف علم اجمال لازم است، آن وقت اين مثال كه فردا مخواهيم رويش بحث كنيم بين مرحوم
نائين و مرحوم خوئ هم اختلاف است؛ مثال این است كه دو درخت است و علم اجمال داريم ي از اينها غصب است،

مشهور مگويند اجتناب از خود اين دو درخت واجب است و از هيچ كدام نمتوانيم برگ را برداريد! حالا اگر ي از اين دو
درخت ثمره داد آيا اجتناب از ثمرهاش هم واجب است يا نه؟ نائين مگويد بله.

اگر ثمره و ميوه داد بايد از ميوهاش هم اجتناب كنيد، فرق نمكند هر دو درخت بالذات مثمره باشند يا اينه نه، مگوئيد
يشان مثمره است و ديري مثمره نيست، اين يك. فرق نمكند بين وجود الثمرة حال العلم، الآن من علم اجمال دارم ي از
اين دو درخت غصب است هيچ كدام ثمره ندارد، ثمرهاش دو ماه دير در مآيد، يا اينه در حال علم به ثمره باشد! من غير فرقٍ

بين ثمرة هذه السنة و ثمرة سنين الآتية، ثمرهي امسال و ثمرات سالهاي دير هم فرق نمكند. من غير فرقٍ بين بقاء الطرف
الآخر حال وجود الثمرة و بين طرفه، چون بعضها گفتند اگر ي از اين درختها ثمره داد، اگر در وقت كه اين ثمره آمده،

درخت دير تلف شده باشد اين ثمره را مشود خورد، اما اگر درخت دير تلف نشده باشد اين ثمره را نمشود خورد، ايشان
مگويد فرق وجود ندارد.



بعد مفرمايند «بل من غير فرقٍ بين بقاء نفس الأصل و عدمه» اين ثمره كه الآن هست، خواه خود درخت هم در هنام ثمره
باشد يا نباشد، فرق بين اينها وجود ندارد، حالا نائين يك چنين حم كل كرده كه نظر مرحوم نائين مشود از تمام منافع

اطراف بايد اجتناب كرد، حالا چرا؟ عرض كردم اينجا يك اختلاف بين ايشان و مرحوم آقاي خوئ هست كه فردا عرض
مكنيم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرين 


