
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۲۵ فروردین ۱۳۸۶

ماسب محرمه/ حق التأليف
جلسه 65 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال بر «سيره عقلاء بر حق التاليف» 

عرض كرديم كه اگر در استدلال به سيره عقلاء براى اين حقوق جديد التأسيس، مثل «حق التأليف» و «حق اختراع»، اينونه
بيان شود كه سيره عقلائيه بر اعتبار و لزوم رعايت اين حقوق است، يعن سيره عقلائيه بر اين باشد كه اين حقوق علاوه بر اينه

ثابت است لزوم رعايت هم دارد، قابليت نقل و انتقال نيز دارد و به ارث هم رسيده ميشود لذا اگر كس آنرا از بين ببرد ضامن
است؛ عرض كرديم كه مهمترين اشال كه مطرح م‌‌‌شود اين است كه سيره عقلائيه بايد مورد امضاء يا لااقل عدم ردع شارع

واقع شود، در حال كه اين سيره در زمان شارع نبوده تا مورد امضاء يا عدم ردع قرار گيرد.

جواب اول از اشال و نقد آن

عرض شد که براى جواب از اين اشال يك راه اين است كه بوييم گرچه شارع در زمان اين سيره نبوده لن در زمان خودش
آن امورى كه مربوط به عقلاء بما هم عقلاست را پذيرفته، يعن ارتازات عقلاء بما هم عقلاء را در جميع الأزمنه پذيرفته است.

البته گفتيم كه اين راه اشال دارد و اشالاتش را هم بيان كرديم.

جواب دوم 

راه حل دوم اين است كه اصلا با مبنا مخالفت کنيم وبوييم فرق نم‌‌كند كه سيره عقلائيه در زمان شارع باشد يا جديد باشد،
بله از آنجا که اسلام يك دين ابدى است و شارع مقدس علم داشته كه تا يوم القيامة چه سيره‌‌هاي در بين عقلاء حادث م‌‌‌شود،

اگر مخالف بوده بايد با يك بيان كل يا اطلاق و يا امورى دير اين مخالفت را افاده م‌‌‌كرد، تا از آن اطلاق وعموم، ردع
سيره‌‌هاى مستحدثه فهميده شود.

نم‌‌توان گفت شارع نسبت به سيره‌‌هاى مستحدثه يك موضع مهمل داشته که نه نف كرده و نه تأييد كرده. بنابراين بوييم
سيره‌‌هاى جديده اگر در زمان شارع با اطلاق يا عموم مورد ردع و منع واقع نشده اين هم مورد قبول است واشال ندارد.

غالب فقهاء و اصوليين مخالف با اين مبنا هستند، و فرموده‌اند كه ما سيره‌‌هاى در زمان پيامبر(ص) و ائمه(ع) را كه مورد
امضاء يا عدم ردع واقع شده معتبر م‌دانيم، اما بعد از زمان شارع، هر سيره ديرى كه محقق شود دير اعتبارى ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/273
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نظريه مرحوم امام(ره)

در مقابل، برخ قايل هستند كه طبق ملاك «ابديت و جامعيت دين»، شارع بايد تليف اين سيره‌‌هاى مستحدثه را روشن كرده
باشد؛ که امام(رضوان اله عليه) از كسان هستند كه با اين بيان، سيره‌‌هاى‌ مستحدثه را هم معتبر م‌‌‌دانند. ايشان در کتاب

اجتهاد و تقليد، ص 81 م فرمايد ‐ ايشان كتاب دارند بنام الرسائل، که ي رساله آن در بحث اجتهاد و تقليد است كه دفتر
نشر آثار امام(ره) آنرا بصورت مستقل نيز چاپ كرده است‐ مهمترين دليل جواز و مشروعيت تقليد، رجوع جاهل به عالم است

و دليل اين مسأله را نيز همين سيره عقلاء قرار داده‌اند.

آنجا هم اشال كرده‌اند كه رجوع جاهل به عالم در باب احام، در زمان ائمه كه مرسوم نبوده كه ائمه بخواهند تأييد كنند. براى
جواب از اين اشال اينطور فرموده‌اند: «ضرورة ان ارتازية رجوع الجاهل ف كل ش‌ء ال عالمه معلومة لل احد» اين كه

جاهل به عالم در هر علم مراجعه م‌‌‌كند اين براي همه معلوم است، «و ان الائمة(ع) قد علموا بأن علماء الشيعه ف زمان
الغيبة و حرمانهم عن الوصول ال الامام لا محيص لهم من الرجوع ال كتب الاخبار و الاصول و الجوامع كما أخبروا بذلك»

و ائمه(ع) هم م‌‌‌دانستند كه در زمان غيبت، علماء اماميه بايد به همين كتب روائ و كتب كه اخبار و آثار در وجود دارد مراجعه
کنند «و لا محالة يرجعوا عوام الشيعة ال علمائهم بحسب الارتاز و بناء العقلائ المعلوم لل أحد» ‐ به حسب ارتاز و
بناى عقلائ، شيعه هم بايد به علمايشان رجوع كنند «فلولا ارتضائهم بذلك لان عليهم الردع» اگر ائمه(ع) م‌‌‌دانستند که در

زمان غيبت، شيعيان – از باب رجوع جاهل به عالم ‐ در مسائل شرع به علماء رجوع م‌‌‌كنند و اين مسأله طبقاً لارتاز العقلاء
و سيرة العقلاء يك امر مسلم هم هست، اگر واقعاً مورد رضايتشان نبود و قبول نداشتند بايد در همان زمان، نه و ردع

م‌‌‌كردند «اذ لا فرق بين السيرة المتصله إل زمانهم و غيرها» چرا که بين سيره متصل به زمان معصومين(ع) و غير آن سيره،
فرق وجود ندارد «مما علموا و أخبروا بوقوع الناس فيه» از آن سيره‌‌هاى كه علم داشتند و خبر دادند كه مردم در آن واقع
م‌‌‌شوند «فانهم اخبروا عن وقوع الغيبة الطويله و ان كفيل ايتام آل محمد(ص) علمائهم» ائمه(ع) م‌‌‌دانستند که يك غيبت

زمان هرج و مرج يحتاج العلماء ال شود و علماء عهده دار مردم شيعه هستند و به آن خبر داده‌اند «و انه سيأت‌‌‌واقع م طولان
كتب اصحابهم» . 

بررس فرمايش مرحوم امام(رض) و احتمالات در آن

ظاهر اين بيان امام(رضوان اله عليه) اين است كه در حجيت سيره؛ اتصال به زمان امام معصوم(ع) و وقوع در زمان
معصوم(ع) شرط نيست، بله سيره‌‌هاى حادثه هم همين حم را دارد. البته شايد بتوان گفت که دراين تعبيرامام(ره) دو احتمال

وجود دارد؛

احتمال اول اينه نظر شريفشان اين باشد كه چون اسلام يك دين جامع است و پيامبر(ص) و ائمه(ع) عالم به غيب و عالم به
مستقبل بوده‌اند و چون فرموده‌اند «ما من ش‌ء يقربم ال الجنة الا أمرتم به و ما من ش‌ء يبعدكم عن النار الا نهيتم عنه»؛

اگر بدانند در يك زمان يك سيره‌اى واقع ميشود كه مورد قبول دين نيست، بايد منع م‌‌‌كردند، و از آنجا كه منع نردند، سوت و
عدم ردع در آن زمان را دليل بر تأييد سيره عقلائيه هزار سال آينده م‌گيرند. که نظر شريف امام اين است که سيره بصورت

مطلق معتبر است.

احتمال دوم ؛ نسبت به تعبير «مما علموا و أخبروا بوقوع الناس فيه» است، که بوييم حجيت سيره فقط در مواردى است كه
ميايد كه امام زمان(ع) غيبت طولان خودشان اخبار كردند كه زمان شوند، مثلا‌‌‌خودشان اخبار كردند که مردم در آن واقع م

مدت دارد، در اين زمان هم لازمه‌اش اين است كه وقت دست مردم از امام(ع) كوتاه است از علماء پيروي کنند. كه مقصود



امام(رضوان اله عليه) حجيت همه سيره‌‌هاى مستحدثه نيست، بله «مما علموا و اخبروا بوقوع الناس فيه» است. اين دو
احتمال.

نظر استاد 

به نظر ما آنچه كه از كلام امام(ره) م‌‌‌توان استفاده كرد؛ همان احتمال اول است. يعن «أخبروا بوقوع الناس فيه» در استدلال
و نظر امام(ره) نقش ندارد. آنچه كه در نظر ايشان نقش دارد اين است که اسلام يك دين كامل است و پيامبر(ص) و ائمه(ع)

تمام آنچه را كه موجب قرب به جنت و بعد از نار است بيان فرموده‌اند.

اگر اينها م‌‌‌دانستند كه مؤمنين در يك زمان گرفتار سيره‌اى م‌‌‌شوند كه مورد پذيرش دين نيست، بايد در همان زمان ي عبارت
عيالْب هال لحگوييم «ا‌‌‌بعنوان مثال؛ ما در باب ربا م كردند كه ما بتوانيم از آن، منع اين سيره را استفاده كنيم. مثلا‌‌‌بيان م كل
و حرم الرِبا» خداوند متعال ربا را حرام كرده است. اين کلام اطلاق دارد، ربا بين هر كس كه م‌‌‌خواهد باشد، چه بين دو فرد
باشد که بويد من به تو هزار تومان پول م‌‌‌دهم، بعد از يك ماه دير هزار و دويست تومان بايد به من بده، يا اينه يك طرفش

دولت و بانك باشد ‐ الان در زمان ما غالب مواردى كه يتوهم فيه الربا، يك طرفش دولت است، يعن بانك‌هاى دولت كه وام
م‌‌‌دهند و بعد اضاف م‌‌‌گيرند ‐.

بعض احتمال داده‌اند كه آن رباي كه اسلام حرام كرده، رباى بين دو شخص است، اما اگر دولت بخواهد ربا بدهد يا بيرد اين
حرام نيست. عرض ما اين است که پس شما با اطلاق «حرم الرِبا» چه م‌‌‌كنيد که ربا را بصورت مطلق ال يوم القيامة حرام

کرده است؟ يا مثلا بعض م‌‌‌گويند آن رباي كه حرام بوده رباى استثمارى بوده؛ يعن يك شخص درمانده اي به هزار تومان
نياز داشته که آنرا صرف زندگ يا اولاد يا مريض و... كند، حالا بعد هم كه م‌‌‌خواهد تحويل صاحبش بدهد بايد هزار و دويست

تومان بدهد، اين يك نوع استثمار است.

اما اگر كس هزار تومان قرض گرفت و با آن يك كار توليدى انجام داد که خودش هزار و پانصد تومان بدست آورد، حالا
م‌گويند هزار و دويست تومان به مال برگرداند، چه اشال دارد؟ م‌‌‌گوييم تمام اينها با اطلاق «حرم الرِبا» منافات دارد. يك

وقت به ي از کسان كه مفرمود رباى بين دولت و مردم اشال ندارد، واين «حرم الرِبا»، فقط رباى بين اشخاص است،
گفتم اگر مراد از آن رباى بين اشخاص است، پس «احل اله الْبيع» هم بين اشخاص است، و اگر دولت يا بانك چيزى به شما
فروخت و شما خريديد، بايد گفت «احل اله الْبيع» شاملش نم‌‌شود. و حال آنه هيچ فقيه ملتزم به اين حرف نم شود كه

«احل اله الْبيع» يعن بين اشخاص مراد باشد. بله او اطلاق دارد ، «حرم الرِبا» هم اطلاق دارد و همه اينها را ال يوم القيامة
م‌گيرد. اگر واقعاً يك سيره عقلائيه كه بعداً م‌‌‌خواهد حادث شود مورد نظر شارع نباشد بايد ردع مکرد.

اشال بر نظريه امام(ره) و جواب آن

نسبت به فرمايش امام(ره) اولين اشال كه به ذهن م‌‌‌رسد اين است كه ممن است عمومات و اطلاقات كه ‌بتواند رادع اين
سيره جديد باشد از شرع صادر شده باشد و به ما نرسيده باشد، ما كه نم‌‌توانيم بوييم هرچه از شرع صادر شده است به ما

رسيده است، شايد نسبت به اين سيره جديد ردع صادر شده و به ما نرسيده است.

جواب اين اشال ساده است؛ كه مجرد صدور كاف نيست بله ردع زمان بدرد م‌‌‌خورد كه بم يك مطلب است که در خيل از

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


مسائل مستحدثه امروز مورد استفاده قرار م‌‌‌گيرد. اگر فقيه بويد نسبت به حجيت سيره جديده ما رسيده باشد. اين مطلب که
از امام(ره) خواندي، اگر همين مقدار از قرآن و سنت که دست ماست را ملاحظه کرديم و ردع براي آن نيافتيم كاف است،

خيل مسير فقه عوض م‌‌‌شود واگر گفتيم اين مقدار براي حجيت سيره كاف نيست باز يك مسير ديرى پيدا م‌‌‌كند.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


