
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۰۶ دی ۱۳۹۰

بحث تفسير موضوع پيرامون آيات معاد
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض كرديم در آيه شريفه سوره مباركه آل عمران؛ «و تَحسبن الَّذِين قُتلُوا ف سبِيل اله امواتاً بل احياء عنْدَ ربِهِم يرزَقُونَ» از
كلمه أحياء استفاده مشود كه ارواح شهدا حيات برزخ دارند و «عند ربهم يرزقون» را گفتيم به خوب از آيه استفاده مشود
كه هيچ رزق، چون بالاتر از عبادت و بندگ نيست، در همان برزخ هم عبادت و بندگ دارند علاوه بر رزقهاي ظاهري و مادي

كه نصيب اينها مشود. بحث در این است كه اين ارواح در چه قالب قرار مگيرند؟ در روايات اهل سنت وارد شده كه اين
ارواح در جوف طيور خضر قرار مگيرند، در روايات ما اين مطلب رد شده و مورد قبول واقع نشده.

در همين اصول كاف جلد سوم كتاب الجنائز صفحه 244 حديث اول؛ «عل بن ابراهيم عن أبيه عن الحسن بن المحبوب عن
أبولاد الحناط عن أب عبداله (ع)» روايت صحيحه است و ابراهيم بن هاشم كه در مورد آن بحث است در جاي خودش

روايتش را صحيحه مدانيم. «قال قلت له جعلت فداك يروون أن ارواح المؤمنين ف حواصل طيور خضر حول العرش» ابولاد
به به امام صادق عرض مكند كه اهل سنت اينطور روايت مكنند از وجود مبارك پيامبر(ص) كه ارواح مؤمنين در حواصل

طيور خضر در حول عرش هستند، حضرت فرمود «فقال لا المؤمن أكرم عل اله من أن يجعل روحه ف حوصلة طير» مؤمن
محترمتر از این است در نزد خدا كه خدا روح او را بعد از مفارقت از اين بدن در چينهدان يك پرنده قرار بدهد! بعد حضرت

فرمود «ولكن ف ابدان كابدانهم» اگر از حضرت سؤال مكرد پس روح اين مؤمن كجا قرار مگيرد؟ خود حضرت فرمودند
«ف أبدان كابدانهم» يعن اين مطلب كه الآن معروف است كه بعد از اين عالم ارواح مؤمنين در يك قالب مثال قرار مگيرد

همين است كه اين روايت به آن اشاره مكند، در برخ از روايات دير آمده طوري است كه كسان كه از اين عالم مروند باز
اينها را مشناسند، اين حسين بود كه در دنيا بود، يك قالب كه به حسب ظاهر همين ظاهر ابدان دنيوي را دارد.

پس روايات اهلسنت مگويد ارواح شهدا و مؤمنين در جوف طيور خضر حول العرش هستند، اما روايات ما مگويند نه، اين
چنين نيست. باز در حديث دوم ابوبصير مگويد امام صادق(ع) فرمود «إنّ أرواح المؤمنين لف شجرة من الجنة» ارواح

مؤمنين در شجرهاي از جنّت هستند، اين ظهورش برخلاف روايت قبل است، روايت قبل اين بود كه «ف أبدان كأبدانهم» اين
روايت مفرمايد «لف شجرة من الجنة» اين را بوئيم آيا يعن «عند شجرة من الجنة» بوئيم نه، به قرينه روايت اول ارواح

مؤمنين در همين قالب مثال مثل بدنهاي دنيوي هستند، اما «عند شجرة من الجنة، يأكلون من طعامها و يشربون من شرابها و
يقولون ربنا أقم الساعة لن» ي از حرفهاي كه ارواح مؤمنين در عالم برزخ مزنند و دعاهاي كه مكنند، اينها نات است

كه اگر در اين روايات دقّت كنيم؛ ديروز ما عرض كرديم كه از «عند ربهم» به قرينه «و من عنده لا يستبرون عن عبادته»
استفاده مشود ارواح مؤمنين و شهدا در عالم برزخ عبادت خدا را مكنند و اين به نظر ما ظهور روشن اين آيه شريفه است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


عرض كرديم اصلا جاي عبادت و بندگ تازه شروع مشود، ما دنيا را درست جاي عبادت نمتوانيم قرار بدهيم، حالا در اين
روايت دارد كه دعا مكنند، يك كس بويد دعا هم مخصوص دنياست، آدم كه از دنيا رفت چرا دعا كند؟ دعايشان اين است
«ربنا أقم الساعة لنا و أنجز لنا ما وعدتنا و ألحق آخرنا بأولن» سه تا دعا دارند: خدايا قيامت را زودتر برسان چون جاياه

خودشان را در بهشت مبينند و مدانند كه خداي تبارك و تعال چه چيز براي اينها قرار داده، آن وعدهاي را كه دادي تثبيت كن
و ديران كه از ما در دنيا ماندند را هر چه زودتر به ما ملحق كن. دعاي ارواح مؤمنين اين است.

در يك روايت دير دارد كه ارواح مشركين ـ كه در برهوت قرار مگيرند ـ مگويند «ف النار يعذّبون» در آتش برزخ عذاب
مشوند و عرض مكنند «ربنا لا تقم لنا الساعة» خدايا قيامت را برپا نن، از بس شدّت عذاب قيامت را متوجه مشوند،
دعايشان این است كه «لا تقم لنا الساعة و لا تنجز لنا ما وعدتنا و لا تلحق آخرنا بأولن» درست برعس آن دعاي كه ارواح

مؤمنين دارند را بيان مكنند، در چند روايت هم دعاي كفار آمده و هم دعاي مؤمنين. پس معلوم مشود در برزخ هم جاي دعا
كردن است، لذا بعد بعض از روايات دير، اينه در بعض از روايات آمده كه اگر پدر انسان از دنيا رفت، حاجت دارد كنار

قبر او بنشيند، قرآن و فاتحهاي بخواند و از او بخواهد كه برايش دعا كند، معلوم مشود كه دعاي آنها در آن عالم مستجاب است
و به استجابت خيل أقرب است تا دعاي در اين عالم.

اگر ما نسبت به مسئله برزخ اين توجه را كنيم كه برزخ يك عالم بسيار وسيعتري از اين عالم است، اصلا قابل مقايسه با اينجا
نيست، عبادتش، دعا و شراب و طعامش، تازه باز عالم وسيعتر از برزخ عالم قيامت است. لذا هم عبادت وجود دارد و هم دعا

وجود دارد.

ديروز هم عرض كردم، عبادت براي ما يك مقداري مشقّت و كلفت دارد، از عبادت خسته مشويم، متأسفانه از عبادت لذّت
نمبريم، در حال كه ألذّ امور عبادت خداست، انسان وقت اين عالم تمام شد تازه مفهمد كه در اين خوردنها و نوشيدنها و

ظواهر دنيوي لذّت نبوده و خيال مكرده كه لذت دارد، اينها لذّت كاذب است، لذّت واقع عبادت خدا و بندگ خداست و ما
هم درك نمكنيم، تا اين عالم تمام نشود اين لذّت را اصلا نمتوانيم بفهميم، فقط مدانيم آنجا يك چيز لذيذي است! مثل چيزي

كه انسان مداند يك جاي براي او سفرهاي پهن كردند با انواع غذاها، تا استفاده نند لذّتش را نمفهمد، فقط خبر داريم. الآن هم
نسبت به لذّت بندگ در آن عالم مجرد يك خبر است، اما در آنجا خست وجود ندارد و نمشود بوئيم كه اين دنيا عبادت و آن
دنيا هم عبادت، براي اينه عبادت لذيذترين است، اصلا مالمه و صحبت با خدا لذيذترين امور عالم است، يعن چه اين دنيا و
چه برزخ و چه قيامت، منته در اين دنيا به خاطر مسائل مادي و آلودگها و موانع، انسان نمتواند به آن برسد، در برزخ و در

قيامت به آن مرسد.

در روايت اول امام صادق(ع)فرمود: روح مؤمن در طيور نيست،اينه سنها مگويند حرف باطل است.

در روايت دوم امام صادق(ع)فرمود: «ف شجرة من الجنة» در يك شجرهاي از جنّت است.

در روايت سوم ابوبصير از امام صادق(ع) نقل مكند «إنّ الأرواح ف صفة الأجساد ف شجرة من الجنة» باز اين مؤيد همان



تصرف مشود كه در روايت دوم كرديم، يعن ارواح به حسب ظاهر در صفت همين جسم جسد دنيوي است در يك درخت در
جنّت. «إنّ الأرواح ف صفة الأجساد ف شجرة من الجنة» در ادامه مفرمايد بين اينها شناساي وجود دارد، تعارف وجود دارد،
همدير را مشناسند، تساعل وجود دارد، صحبت كردن وجود دارد، اين از او سوال مكند... مثلا تو چقدر در دنيا عمر كردي؟

ك آمدي؟ همين چيزهاي كه گاه اوقات اينجا سؤال مكند. در ادامهاش دارد وقت يك روح وارد آن عالم مشود بقيه
مگويند فعلا رهايش كنيد و با او كار نداشته باشيد، اين از يك هول عظيم عبور كرده و از يك سختهاي بزرگ رهاي پيدا كرده،

» فلان چه كرد و فعلا آرامش ندارد بذاريد يك مقداري كه گذشت آرامش پيدا كند «و ثم يسألونها ما فعل فلانٌ و ما فعل فلانٌ
فلان چه كرد؟ اين در جواب اگر بويد او هنوز در دنيا زنده است مگويند خيل خوب! اگر گفت نه، او زودتر از من از دنيا
رحلت كرد اينها مگويند «قد هوي هوي» يعن سقوط كرد و در قعر جهنّم رفت، چون در ميان ارواح مؤمنين نيست، ارواح

مؤمنين در آن عالم همه با هم ارتباط دارند. آن عالم عالم دنيا نيست كه بوئيم اينها چقدر جا مخواهند؟ در اينجا چند نفرشان
متواند باشد؟ اينجا بيشتر از صد نفر نمشود، همهي ارواح مؤمنين با هم اجتماع دارند.

بر حسب بعض از روايات؛ در صفحه 243: حبه عرن كه ي از اصحاب اميرالمؤمنين (ع) بوده مگويد «عن حبه العرن قال
خرجت مع امير المومنين (ع) ال الظهر» با اميرالمؤمنين به پشت كوفه رفتيم «فوقف بوادى السلام» كنار واديالسلام ايستاد،

«كانه مخاطب لاقوامه» حضرت گويا با افرادي صحبت مكند، گويا در حضور يك گروه با آنها صحبت مكند «فقمت
بقيامه» حضرت ايستاده بود و منم ايستادم «حت اعييت» من خسته شدم «ثم جلست» نشستم «حت مللت» باز خسته شدم
«ثم قمت» ايستادم «حت نالن مثل ما نالن اول» يعن دوباره وقت ايستادم خسته شدم و نشستم، دوباره نشستم و ايستادم،
حضرت همينطور ايستاده بودند «ثم جلست حت مللت، ثم قمت وجمعت ردائ، فقلت: يا اميرالمومنين، ان قد اشفقت عليك

من طول القيام فراحة ساعة» به حضرت عرض كردم كه من نرانم شما اين همه وقت ايستاديد، چار مكنيد؟ به حضرت
عرض كرد ساعت را استراحت كنيد «ثم طرحت الرداء ليجلس عليه» عباي خودم را پهن كردم تا حضرت بنشينند «فقال ل: يا

حبه، إن هو الا محادثة مؤمن أو موانسته» من كه ايستادم، يا دارم با يك مؤمن حرف مزنم يا با او مأنوسم، فر نن من
بيارم، همينطور در اين قبرستان واديالسلام بيار ايستادهام نخير من مشغول به كار هستم! كارم این است كه يا دارم با يك

مؤمن صحبت مكنم و يا با او انس دارم. «قال: قلت: يا أميرالمؤمين و إنهم لذلك؟» شما كه با آنها صحبت مكنيد آنها هم
با شما صحبت مكنند؟ يا آنها هم بين خودشان دارند صحبت مكنند؟ «قال نعم، ولو كشف لك لرايتهم حلقاً، حلقاً محتبين»

حضرت فرمود بله اگر پرده كنار برود تو مبين اينها حلقه حلقه دور هم نشستند و مثل حلقههاي دوستانهاي كه در دنيا يك عده
با هم گعده مكنند اينها محتبين هستند، البته در بعض از نسخهها به جاي «محتبين»، مخبتين آمده، كه از اخبات به معناي

خشوع است، ول معناي محتبين روشنتر است. «يتحادثون» اينها دارند با هم حرف مزنند «فقلت: أجسام أم ارواح؟» اينها
جسماند يا روح؟ «فقال: أرواح»، «و ما من مؤمن يموت ف بقعة من بقاع الأرض» هيچ مؤمن نيست كه در زمين از

قسمتهاي زمين بميرد «لا قيل لروحه:ألحق بوادى السلام» آن روح را ملحق مكنند به همين وادي السلام نجف، همه ارواح
مؤمنين را به آنجا مآورند.

اين روايت سوم هم امام صادق(ع) فرمود إن الأرواح ف صفة الأجساد.

در روايت چهارم باز ابوبصير نقل مكند كه از امام صادق(ع) سؤال كردم از ارواح مؤمنين «فقال ف حجراتٍ ف الجنة
يأكلون من طعامها و يشربون من شرابها و يقولون ربنا أقم الساعة و أنجز لنا ما وعدتنا و ألحق آخرنا بأولن» اينجا هم باز

دارد «ف حجرات» نمگويد در طيور است، مگويد حجرات از جنّت در اختيار اينها قرار داده مشود. باز در آن روايت هفتم
روند كجا هستند؟ فرمود «فه از اين عالم مگويد از امام صادق(ع) سؤال كردم كه اين ارواح مؤمنين بعد از اينابوبصير م



روضة كهيئة الأجساد ف الجنة» مانند هيئت اجساد است يعن واقعاً جسد و جسم نيستند.

اينجا اين سؤال پيش مآيد؛ چه روي قول اهل سنت كه ارواح مؤمنين بعد از اين عالم در اجواف الطيور قرار مگيرند و چه
روي قول شيعه كه در يك جسد و قالب ديري قرار مگيرند، آيا اين مستلزم تناسخ نمشود؟ تناسخ به اين معناست كه اين روح

از اين بدن داخل در يك قالب ديري قرار بيرد، آن قالب خواه طير باشد يا چيزي شبيه اين بدن دنيوي باشد. جواب كه اينجا
داده شده، مراجعه بفرماييد به شرح ملاصالح مازندران كه در شرح كاف وارد شده كه از شرحهاي بسيار بسيار خوب است،

اين شرح ملاصالح مازندران هم نسبت به سند روايات مطالب زيادي دارد و هم نسبت به متون روايات.

ي از چيزهاي كه يك وقت عرض مكردم؛ اگر انسان موفق شود يك دوره اصول و فروع كاف را از اول تا آخر بخواند و اين
روايات را ببيند، اين بسيار كار ضروري است و در حوزهي ما اين ي از خلأها و نواقص حوزه است، ما بعض از روايات را

گاه اوقات مراجعه مكنيم، روايت را پيدا مكنيم و بقيه كتاب را كار نداريم. كار اصل این است كه انسان يك دور اصول
كاف را از اول تا آخر ببيند. من خبر دارم گاه اوقات بعض از علماي گذشته نذر مكردند يك دوره اين كتاب را بخوانند! حالا

در كنار آن بتواند شروح كه بر اين كتاب وارد شده، مخصوصاً اين شرح ملاصالح را بخواند.

ملاصالح در آنجا مطالب را نقل مكند در رابطه با مسئلهي تناسخ؛ يعن چه بوئيم اين ارواح داخل در طيور قرار مگيرند و يا
داخل در يك قالبهاي مثال قرار مگيرند، آيا اين مستلزم تناسخ هست يا نه؟ آنجا نقل مكند كه اولا مفرمايد روايات ما دو

جور است، يك روايتمان مثل همين روايت است كه الآن در اينجا خوانديم كه ارواح مؤمنين در قالب مثالاند، بعد يك باب
ديري مرحوم كلين دارد در همين بحث كتاب الجنائز، باب أن الميت يزور أهله، در صفحه 230؛ در حديث اولش این است كه

حفص بن البختري از ابعبداله(ع) نقل مكند «إن المؤمن ليزور أهله فيري ما يحبه و يستر عنه ما يره» مؤمن اهل خودش
را زيارت مكند و آنچه كه دوست دارد مبيند و آنچه كه بدش مآيد از آن مستور مشود، اما كافر عس اين است، كافر
«يري ما يره» آنچه كه بدش مآيد مبيند، مشلات كه براي اولادش به وجود آمده را متوجه مشود ول آنچه كه موجب

خوشحالاش مشود را از او مپوشانند، ول آنچه مخواهيم اشاره كنيم این است كه در روايت سوم از امام كاظم(ع) نقل
شده كه اسحاق بن عمار مگويد: «سألته عن الميت يزور أهله» آيا ميت خانوادهي خودش را زيارت مكند؟ «قال: نعم، فقلت

فين يزور؟، قال ف الجمعة و ف الشهر و ف السنة عل قدر منزلته» اين بر حسب ارزش است كه اين ميت دارد، اگر يك
ميت بوده كه در پيشاه خدا خيل خيل معمول است، شايد سال يك بار به او اجازه بدهند اهل خودش را زيارت كند، ول اگر
يك كس باشد كه خيل قرب دارد، هر روز و هر ساعت متواند آنها را ببيند «فقلت ف أي صورة يأتيهم» به چه صورت اينها را

زيارت مكند؟ «قال ف صورة طائر لطيفٍ يشرف عليهم» در صورت يك طائر. ملاصالح مگويد اين روايات دارد كه ارواح
مؤمنين ف صورت صائر است، آن روايات دارد كه ارواح مومنين در آن عالم در صورت همين قالب مثال انسان است، اولين

مسئله این است كه آيا بين اين دو دسته روايات تناف وجود دارد، اين روايات كه مگويد «مؤمن يزور اهله ف صورة طائر
لطيف» يا روايت بعد دارد كه «يأتيهم ف بعض صور الطير يقع ف داره ينظر إليهم و يسمع كلامهم» يعن يك طيري كه مآيد

روي ديوار خانه از قديم هم به ما ياد مدادند كه اموات به صورت طيوري بر دار خانه منشينند و همه جزئيات را مبينند، آنچه
كه موجب خوشحال آنها مشود.

در يك روايت دير دارد «عند زوال الشمس» مآيند. در اولش دارد كه «عل قدر فضائلهم منه من يزور ف كل يوم و منهم من
يزور ف كل يومين» بعضها هر روز مآيند، بعضها دو روز يك بار، بعضها سه روز يك بار، بعد فرمود «أدناهم منزلةً يزول



كل جمعة» بعضها هر جمعه مآيند «قلت ف أي ساعة؟ قال عند زوال الشمس» احتمال دارد مراد زوال شمس روز جمعه
باشد. روز جمعه عند زوال الشمس اينها مآيند، «قلت ف أي صورة قال ف سورة العصفور» به صورت يك گنجشك «أو

أصغر من ذلك فيبعث اله تعال معه ملاً فيراه ما يسره» آنچه كه او را خوشحال مكنند را مبينند و از آنچه كه بدش مآيد
مستور مشود و با خوشحال برمگردد به همان عالم ارواح.

حالا سؤال این است كه آيا اين روايات با آن روايات كه اينها در آن عالم در همين قالب مثال هستند چونه قابل جمع است؟
نيست، حالا مراجعه كنيد به جلد دوم شرح فروع كاف بينهم» بين اين دو دسته روايات تناف گويد «لا تنافملاصالح م

ملاصالح، صفحه 325، ببينيم آيا حرف ملاصالح درست است يا نه؟ يا لعل كه اين روايات بعضهايش به صورت تقيه باشد، آيا
تقيه در اين گونه روايات هم جريان دارد يا نه.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


