
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۸۶

ماسب محرمه/ مستثنيات اعيان نجسه و متنجسه
جلسه 60 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

كه يك منفعت فرموده‌‌اند در عين نجس (ه مقامه الشريفال اعل )حق الاختصاص و ادله آن» عرض كرديم كه مرحوم شيخ»
دارد اما منفعتش عنوان ماليت ندارد، يك حق بنام حق الاختصاص ثابت است. براى اين حق الاختصاص دو دليل اقامه

فرمودند: «حيازت» و«استصحاب». كه بنا شد اين دو دليل را مورد بحث قرار دهيم.

اشال جناب استاد بر مرحوم شيخ(ره)
قبل از بحث پيرامون اين دو دليل، نسبت به فرمايش مرحوم شيخ(ره) يك اشال به ذهن م‌‌رسد؛ اشال اين است چرا اينجا
مرحوم شيخ(ره) حق الاختصاص را مطرح کردند، در حال كه يك امرى كه فوق حق است بنام «مليت»، در اينجا موجود

است. شارع از بيع ميته نه كرده يا فرموده «ثمن العذرة سحت»، اين نه چه اثرى داشته؟ اثر نه اين بوده كه ماليت اين ش‌ء
را از بين برده.

يت را هم از بين برده؟ شارع فرموده اگر كسشارع، علاوه بر اين كه ماليت را از بين برده مل سؤال ما اين است كه آيا اين نه
آب انورى داشت و آن آب انور تبديل به خمر شد آناه «بيع الخمر حرام» ، اين حرمت تنها اثرى كه دارد اين است كه

ماليت اين شء را الغاء م‌‌كند، يعن اين خمر كه ماليت عرف دارد شارع ماليت شرع او را الغاء م‌‌كند ‐ كه البته ما
حرف‌هاى قبل را ترار نم‌‌كنيم وبا حفظ آن حرفها كه گفتيم فقط در جهت منافع محرمهاش الغاء م‌‌شود ‐ شيخ(ره) به اينجا

كه م‌‌رسد كه اگر يك نجس منفعت دارد كه اين منفعت عرفاً آن را به حد ماليت نم‌‌رساند، م‌‌فرمايد حالا كه ماليت ندارد
معاوضه روى آن صحيح نيست اما يك حق الاختصاص وجود دارد که اين حق الاختصاص سبب م‌‌شود كه اين شخص

نسبت به اين حق مصالحه كند.

اول اين را م‌‌پذيرند بعد م‌‌فرمايند انصاف اين است اين هم مشل است. م‌‌گوييم پس چه كار كند؟ م‌‌فرمايد نسبت به اين
حق الاختصاص كه دارد يك پول بيرد تا از اين حق رفع يد كند و ديرى اين را حيازت كند و در اختيار خودش بيرد. ‐

يعن بر اين حق الاختصاص فروع و مطالب مترتب است كه بعداً هم م‌‌گوييم‐.

سؤال و اشال ما اين است با وجود «مليت» چرا شما سراغ «حق الاختصاص» آمديد؟ «حق» كه يك مرتبه ضعيفه از
مليت يا يك سلطنت ضعيفه‌ است، هرچه باشد وما هر تفسيرى كه براى «حق» داشته باشيم بالاخره مرتبه‌ «حق» از مرتبه

«مليت» پايينتر است، شما وقت م‌‌گوييد مليت وجود دارد م‌‌گوييم «لا وقف الا ف ملك»، «لا بيع الا ف ملك» آثار مليت
بر آن بار م‌‌شود.

در اينجا وقت شارع نه م‌‌كند و م‌‌فرمايد «ثمن الخمر سحت» يا «بيع الخمر حرام» اين نه چه اثرى دارد؟ فقط ماليت
شرع را الغاء م‌‌كند، اما آيا اينه ماليت ندارد معنايش اين است که مليت او هم از بين رفته؟ م‌‌دانيد كه ممن است يك

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/273
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


چيزى «مال» نباشد ول «ملك» باشد،يا چيزى «ملك» نباشد اما «مال» باشد، نسبت بين «مال» و «ملك»، عموم و خصوص
من وجه است؛ يك حبه گندم مال نيست ‐ مال يعن آنچه كه يبذل بازائه المال، يبذل بازائه الثمن – اما مل هست. پس اشال
اين است با نه شارع ماليتش الغاء م‌‌شود اما مليتش الغاء نم‌‌شود، و وقت مليت الغاء نشد آثار مليت بايد بر او بار شود.

اين اشال در اينجا مطرح است و در نتيجه دير نوبت به چيزى بنام «حق الاختصاص» نم‌‌رسد. حق جاي است كه بوييم
يك چيزى مال نيست ملك هم نيست؛ مثل اين كه انسان در يك جاي از مسجد بنشيند، مال و ملك انسان نيست و فقط انسان يك
حق اولويت دارد، آن وقت بوييم نسبت به اين حق الاولوية آيا م‌‌توانيم مصالحه كنيم، معاوضه كنيم و در مقابلش پول بيريم

يا نم‌‌شود چنين حرف را مطرح كرد؟ پس اين اشال در اينجا وجود دارد و حتماً اين را دقت داشته باشيد و ببينيد آيا اين
اشال قابل جواب است يا قابل جواب نيست؟ که به نظر ما اين اشال قابل جواب نيست.

فرمايش مرحوم شيخ(ره) در حق الاختصاص
با صرف نظر از اين اشال، م‌‌گوييم اگر يك چيزى ماليت نداشت و بوييم برمليتش هم اثرى مترتب نشد، اما چون اين در
اختيار شخص بوده آيا صرف اين كه در اختيار اين شخص بوده حق الاختصاص را ثابت ميند يا نه؟ مثلا در مورد تسميد
درباب عذره ‐ عذره ليس بمال، براى خود عذره كس پول نم‌‌دهد و ملك هم نيست ‐ اگر كس عذره‌هاى حيوانات را جمع

كرد آيا چيزى بنام حق الاختصاص براى او ثابت م‌‌شود يانه؟ مرحوم شيخ(رض) م‌‌فرمايند ظاهراً حق الاختصاص ثابت
است.يا مثال ديرى كه زده‌‌اند ميته‌اى كه اين ميته ماليت ندارد و قابل خريد و فروش هم نيست، ول م‌‌شود از آن براى طعام

طيور استفاده کرد، اينجا هم حق الاختصاص ثابت است.

استدلال به «حيازت» براي حق الاختصاص
دليل اين حق را مرحوم شيخ(ره) «حيازت» قرار داده است.«حيازت» از «حاز، يحوز، حيازتاً، احتيازا» بمعناى بدست آوردن
است، وقت م‌‌گويند فلان چيزى را حيازت كرده يعن خودش بدست آورده است. آيا حيازت منشأ براى مليت است يا منشأ
پيدا كند، اگر كس شود انسان يك حق‌‌براى حق است؟ ظاهر عبارت مرحوم شيخ(ره) در اينجا اين است كه حيازت سبب م
عذره‌هاي را جمع كرد يا مثلا ميته‌اى را در بيابان جمع كرد، اين مليت حاصل نم‌‌شود اما اين كس كه جمع م‌‌كند بخاطر

اين كه حيازت كرده، حق پيدا م‌‌كند. علت دليليت «حيازت» اما دليل حيازت چيست؟ اينجا مرحوم آقاى خوئ(قدس سره)
در كتاب مصباح الفقاهة، جلد اول، فرموده اند دليل «حيازت» يك مرسله‌اى است که بين فقهاء مشهور است «من حاز ملك»

كس كه چيزي را حيازت كند مالك آن م‌‌شود.

اشال محقق خوي(ره) بر دليل «حيازت»
مرحوم آقاى خوئ(ره) در همين كتاب مصباح الفقاهة، چهار اشال به اين روايت وارد كرده‌‌اند؛ اشال اول؛ فرموده‌‌اند هر چه

در كتب حديث عامه و خاصه تفحص کرديم، چنين حديث را پيدا نرديم، و احتمال داده اند كه اين عبارت را از اين روايات
متعدده‌اى كه در ابواب مختلفه آمده است مثلا روايات باب احياء موات در باب تحجير، يا روايات باب لقطه، از اين روايات که
در اين ابواب وجود دارد فقهاء يك قاعده‌اى را از مجموع اينها اصطياد كرده‌‌اند، بنام «قاعده حيازت» و الا ما روايت به عنوان
«من حاز ملك» نداريم، اين اولا.پس اولين اشال ايشان اين است كه اين روايت نيست بله يك قاعده فقهيه مصطاده است ‐

مصطاده يعن اصطياد شده يعن ما از موارد مختلف كه در روايات آمده، يك چيزى را صيد كرديم‐.

اشال دوم، فرموده اند اگر اين عبارت، روايت باشد يا بوييد كه فقهاء به چنين حديث عمل كرده‌‌اند؛ اما دلالت بر حق
اختصاص بعد از زوال مليت ندارد، يعن اين ارتباط به مدعا ندارد. مدعا اين است كه اگر مثلا كس گوشت داشته که سالم
بوده، بعد اين گوشت به ميتة تبديل شد يا فاسد شد، مدعاى شيخ انصارى(ره) اين است كه بوييم بعد از اين كه ماليتش از بين

رفت يك چيزى بنام حق الاختصاص ثابت است،



در حال كه اگر ما اين روايت را قبول كنيم، اين مدعا را اثبات نم‌‌كند، چرا که روايت م‌‌گويد «من حاز ملك»، اما نم‌‌گويد
چيزى كه قبلا ملك بوده و ماليتش از بين رفته، بعد از زوال ماليت يا بعد از زوال مليت چيزى بنام حق الاختصاص ثابت

است، بله اين شخص نسبت به اين گوشت كه فاسد شده مثل ديران است، اگر ديرى اين گوشت فاسد را از كنار خيابان
بردارد و حيازت كند حق پيدا م‌‌كند، خود اين شخص هم اگر الان حيازت كرد حق پيدا م‌‌كند. بله فرموده‌‌اند اگر ما اين
روايت را قبول كنيم اصلا دلالت بر حق ندارد،بله دلالت بر مليت دارد چون ميويد «من حاز ملك» مالك ميشود. پس در

اشال دوم مرحوم خوي(ره) دو جهت وجود دارد، يك جهت اين است كه روايت دلالت بر سقوط حق اختصاص بعد از زوال
مليت ندارد، و جهت دوم اين است كه اين روايت اثبات مليت م‌‌كند،و حال آنه مدعاى شما حق است. 

جواب استاد از اشال دوم محقق خوي(ره)
جواب اين اشال دوم خيل روشن است؛چرا كه اولا اگر حيازت اثبات مليت كند به طريق اول اثبات حق م‌‌كند. اولويت

واضحه و قطعيه‌اى در اينجاست. ثانيأ ما اگر اين روايت «من حاز ملك» را پذيرفتيم، اين مليت، مليت اصطلاح نيست، اگر
م داريم و يك ملك داريم، اما در لغت يا در روايات گاهداشته باشيم. ما در اصطلاح فقهاء يك حق داريم، يك ح چنين روايت

اوقات بر «حق» اطلاق «ملك» شده، گاه اوقات بر «ملك» اطلاق «حق» شده است، گاه اوقات در روايات به كس که
مليت شرع پيدا كرده م‌‌گويند «فهو حق له» که تعبير به حق شده است، اگر ما بوييم مراد از ملك، مليت اصطلاح در
مقابل حق است، اين اشال دوم ايشان وارد است، اما در روايات، ملك و مليت، مليت اصطلاح نيست بله اعم از حق

است ‐ اين نته را خوب دقت كنيد در روايات احياء موات آنجا داريم اگر كس زمين را احياء كرد حق بر او پيدا م‌‌كند، در
حال كه احياء، موجب مليت است‐.اين هم اشال دوم منتها عرض كرديم اشال دوم ايشان وارد نبود.

اشال سوم؛ فرموده اند اين روايت ضعيفة السند است، چون مرسل است و اگر هم مشهور فقهاء حيازت را بعنوان يك منشأ
براى مليت م‌‌دانند معلوم نيست كه دليل آن اين روايت باشد و به اين روايت استناد كرده باشند. اگر به اين روايت استناد كنند

معنايش اين م‌‌شود كه ضعف سند آن جبران شده است، اما معلوم نيست كه فقهاء به اين روايت استناد كرده باشند.

اشال چهارم همان است كه ايشان مرر فرموده‌‌اند ‐ كه بايد در ذهن شريف شما هم باشد ‐ که ما اصلا مبنا را قبول نداريم،
يعن شهرت عمل را جابر ضعف سند نم‌‌دانيم.

نقد استاد بر فرمايش محقق خوي(ره)
در مصباح الفقاهة اين است كه براى حيازت يك دليل داريم آن هم «من حاز ملك» است. يعن ظاهر فرمايش مرحوم آقاى خوئ

ما وقت در عبارت ايشان دقت كنيم چنين چيزى از آن استفاده م‌‌شود. در حال كه اولا دليل حيازت فقط روايات نيست،بله
حيازت يك منشأ عقلائ دارد که اگر هم در روايات چنين چيزي نباشد، از نظر عقلاء اگر چيزى كنار خيابان باشد و كس آن را

بردارد، همه م‌‌گويند مال آن كس است كه زودتر برداشته و حيازت كرده است، مثلا كس که ماه در دريا را زودتر بيرد،
اين خودش يك منشأ عقلائ دارد، سيره عقلاء بر اين است كه حيازت، منشأ مليت است.

باز مليت بمعناى اعم مراد ماست نه مليت اصطلاح. در زمان معصومين(ع) اين سيره عقلائيه موجود بوده و ائمه(ع) هم نه
تنها ردع نرده اند بله تأييد كرده‌‌اند که «من حاز ملك». ثانياً يك روايات است كه خود مرحوم آقاى خوئ(ره) اشاره

فرموده‌‌اند و از آنها تعبير م‌‌كنند به «روايات سبق» و ظاهر عبارات ايشان و بعض‌ كه بعد از ايشان آمده و از ايشان تبعيت
كرده‌‌اند اين است كه بين حيازت و روايات سبق، دو موضوع است، در حال كه چنين نيست بله ي از ادله حيازت، همين

روايات سبق است. 

روايات سبق
مضمون روايات سبق اين است كه «من سبق ال ش‌ء لم يسبق اليه احد فهو له» ‐ بعض از روايات سبق را م خوانيم چرا



كه ايشان روايات سبق را متعرض م‌‌شوند بعد اشالات دارند كه آن اشالات را هم عرض م‌‌كنيم ‐. اين روايات سبق هم در
كتب عامه و هم در كتب خاصه آمده است؛ در وسائل الشيعه، ابواب احام مساجد، باب 56 دوحديث داريم، حديث 1و 2.

حديث 1؛

صاحب وسائل به سند صحيح از محمد بن اسماعيل ‐ محمد بن اسماعيل همان محمد بن اسماعيل بن بضيع است كه ثقه
است‐ عن بعض اصحابه ‐ اين نته رجال را دقت كنيد که اگر در سند روايات گفتند كه مثلا «محمد بن اسماعيل عن رجل»

، اين از آن مرسلهاي است كه بدرد نم‌‌خورد، چون «رجل» معلوم نيست چه كس است؟ اما وقت م‌‌گويند «محمد بن
اسماعيل عن بعض اصحابه» يا مثلا يك روايت دوم هم داريم از ابن اب عمير است، «ابن عمير عن بعض اصحابه» اين تعبير به

«بعض اصحابه» دير بحث ارسال ضعيف را در اينجا ندارند، اينها افرادى هستند كه مسلم الوثاقة هستند‐ عن أب عبداله(ع)
قال قلت: نون بمة او بالمدينة او الحرة أو المواضع الت يرج فيها الفضل ‐ ما در يك مانهاى مقدس مثل مه و مدينه،

مان‌هاى كه در آنجا به فضل و رحمت خدا اميد داريم هستيم ‐ فربما خرج الرجل يتوضأ ‐ يك مردى که در مسجد نشسته
براي تجديد وضو خارج ميشود ‐ فيج ء آخر فيصير مانه – شخص ديري م‌‌آيد جاى او م‌‌نشيند، حضرت فرمود ‐ فقال:

من سبق ال موضع فهو أحق به ‐ كس كه به يك موضع سبقت بيرد او أحق به آن موضع است ‐ يومه و ليلته ‐ يك شبانه
روز نسبت به آنجا استحقاق دارد. 

حديث2؛ باز سندش صحيح است، صاحب وسائل از طلحة بن زيد عن اب عبداله(ع) ‐ ولو اينه اشال هم درطلحه وجود
دارد اما فقهاء به رواياتش عمل م‌‌كنند ‐ قال قال أمير المؤمنين(ع) ‐ امام صادق(ع) فرمود که امير المؤمنين(ع) فرمود ‐

سوق المسلمين كمسجدهم ‐ بازار مسلمانها مثل مسجدشان است ‐ فمن سبق ال مان فهو أحق به ال الليل ‐ كس كه به
يك مان سبقت بيرد تا شب أحق به آن مان است ‐ و كان لا يأخذ عل بيوت السوق كراء ‐ امير المؤمنين(ع) كه بازار

تشيل داده بودند از آنها براى مغازه‌ها و غرفه‌هاى دست فروش‌ها كرايه نم‌‌گرفت. در يك روايت دير که اين روايت در كتاب
التجارة، ابواب آداب التجارة، باب 17، حديث دوم، ابن اب عمير عن بعض اصحابنا ‐ همان مرسل است كه قابل اعتماد

است ‐ عن أب عبداله(ع) قال سوق المسلمين كمسجدهم ‐ بازار مسلمانها مثل مسجد مسلمانهاست ‐ اذا سبق ال السوق
كان له مثل المسجد. پس ما روايات سبق هم داريم. پس اولا دليل حيازت منحصر به «من حاز ملك» نيست، بله «سيره

رى هم داريم كه به خوبذاريم، روايات ديعقلائيه» دليل است.ثانياً روايات سبق هم داريم. حالا اين روايات سبق را هم کنار ب
از آنها استفاده م‌‌كنيم كه آيا حيازت منشأ براى حق است يا منشأ براى مليت.

بررس اشالات محقق خوي(ره)
آن اشال دوم كه مرحوم آقاى خوئ(ره) نسبت به «من حاز مل» فرمودند را جواب داديم. نسبت به اشال سوم و چهارم؛

ما از نظر مبناي يك مبناى دير داريم، كه عمل مشهور به يك روايت ضعيف السند، جابر ضعف سند هست، و مرر اين را
گفتيم که اگر اين ويژگ را از فقه بيريم بايد مقدار معتنابه از روايات را کنار بذاريم، اما وقت م‌‌بينيم مشهور از هزار سال
پيش تا الان به اين روايت عمل كرده‌‌اند چرا جابر ضعف سند نباشد؟ لذا جابر ضعف سند هست، منتها بحث دنباله دارد، كتاب

مصباح الفقاهة (ج‌1 ص 238) را براي جلسه بعد مطالعه كنيد.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


