
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۸ آذر ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 48 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

 یادآوری مباحث گذشته

 عرض كرديم بعد از اينه تعريف شبههي غيرمحصوره روشن شد و قبل از اينه حم آن را بررس كنيم ،باید به چهار مطلب
اشاره كنيم؛ ي مطلب بود كه از مرحوم آقاي خوئ ديروز نقل كرديم و مطلب دوم مطلب مرحوم محقّق حائري قدس سره و

اشال كه مرحوم حائري داشتند و جواب كه امام فرموده بودند كه اين هم در بحث ديروز مطرح شد.

و مرحوم اصفهان ال مرحوم عراقمطلب سوم ـ اش

بين آن نتيجهاي كه مرحوم نائين ال مشتركهر دو يك اش و مرحوم اصفهان مطلب سوم این است كه مرحوم محقق عراق 
از ضابط كه براي شبهه غيرمحصوره گرفتند وارد كردند؛ نائين بعد از اينه فرمود ملاك در شبههي غيرمحصوره این است كه
اولا كثرة الأطراف در آن باشد و ثانياًبه حدّي باشد كه جمع آن در مقام استعمال عادتاً ممن نباشد، بعد فرمود از همين تعريف

حم شبههي غيرمحصوره روشن مشود و آن این است كه حالا كه ملّف توان جمع در مقام استعمال را عادتاً ندارد ، اين عدم
تمن عادي از ارتاب جميع الأطراف به اين معناست كه اين قدرت بر مخالفت قطعيه ندارد و حالا كه قدرت بر مخالفت قطعيه

ندارد اينجا مخالفت قطعيه حرام نيست چون مخالفت قطعيه زمان حرام است كه اين قدرت بر او داشته باشد، با اين تعريف كه
ما براي غير محصوره ذكر كرديم الآن قدرت بر مخالفت قطعيه ندارد، وقت قدرت نداشت مخالفت قطعيه حرام نيست و بعد

چون نائين معتقد بود كه وجود موافقت قطعيه متفرع بر حرمت مخالفت قطعيه است ،يعن ايشان معتقد است هر جا مخالفت
قطعيه حرام شد، موافقت قطعيه واجب مشود، اما اگر در يك جا مخالفت قطعيه حرمت نداشت، موافقت قطعيه هم واجب

نيست.

مرحوم عراق و مرحوم اصفهان علاوه بر اشالات که بر اصل ضابطه وارد کردند ،بر اين نتيجه هم يك اشال دارند و آن این
است كه مگويند آنچه كه غيرمقدور است، علم به مخالفت است. اما خود مخالفت اين تليف معلوم در ما نحن فيه كه امان

دارد! علم به مخالفت متفرع بر این است كه همهي اينها را مرتب شود، يعن اگر آمد همهي اين اطراف غيرمحصوره را مرتب
شد، علم به مخالفت پيدا مكند و چون شما فرض كرديد كه تمن عادي از ارتاب همه ندارد، پس علم به مخالفت ممن

نيست، آنچه غيرمقدور است و تمن از آن نيست علم به مخالفت است! اما خودِ مخالفت تليف ممن است، براي اينه فرض
ما در جاي است كه هر ظرف را قدرت بر ارتابش دارد، هر ظرف ف نفسه با قطع نظر از ظرف دير قدرت بر ارتابش دارد و
آنچه كه محور براي عقاب است خودِ مخالفت است نه علم به مخالفت و مخالفت مقدور است، براي اينه فرض ما این است كه
هر ظرف ف نفسه با قطع نظر از ظرف دير مفروض ما این است كه ارتابش امان دارد، اگر امان دارد و خود اين هم نجس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


باشد به حسب الواقع اين مخالفت محقق شده! لذا هر دو اين اشال را دارند كه البته اين اشال بعداً در كلمات امام رضوان
اله عليه به يك بيان ديري نسبت به مرحوم نائين ذكر شده، اما اصل اشال و اساس اشال همين است كه آنچه كه امان

و آنچه كه محور و ملاك خود مخالفت است نه علم به مخالفت، يعن .نندارد عادتاً، علم به مخالفت است، اما خود مخالفت مم
اگر در يك جا يك تليف مخالفت خود آن تليف مقدور نباشد آن تليف قابليت جعل ندارد، اما اگر در يك جاي يك تليف اگر

جعل شود علم به مخالفت براي ملّف امان ندارد، خُب نداشته باشد! علم به مخالفت شرط براي صحت تليف نيست، آنچه كه
ملاك در صحت تليف است خودِ تحقّق مخالفت و موافقت با خودِ تليف است و اين ممن است، اين اشال را اين دو

بزرگوار بر مرحوم محقق نائين ذكر كردند.

پاسخ صاحب کتاب منتق به اشال مذکور  

صاحب كتاب منتق بر اين اشال جواب دادند؛ البته قبل از اينه اين اشال را ذكر كنيم باز مرحوم عراق يك نقض هم بر
مرحوم نائين كرده  و آن نقض به شبهه محصوره است، به نائين فرموده اگر يك كس در شبهه محصوره تمن از ارتاب

همهي اطراف پيدا نرد، مثالش این است كه ده تا ظرف آب اينجا هست، علم اجمال دارد به اينه ي از اينها نجس است و
اين آدم هم اينقدر معدهاش ضعيف است كه فقط قدرت دارد ي از اين ظرفهاي آب را بخورد! تمن از ارتاب همهي آنها

ندارد. شما مرحوم نائين مگوئيد چون تمن ار ارتاب همه ندارد پس اينجا مخالفت قطعيه حرام نيست؟ در حال كه ملتزم به
اين معنا نمشويد، شما همين جا مگوئيد مخالفت قطعيه جعل شده است حرمتش براي اين آدم، در اين شبههي محصوره
عرض كردم كه كلام نائين را نقض مكند مرحوم محقق عراق به شبههي محصوره، در اين شبههي محصوره فرض كرديم
تمن از ارتاب همهي اطراف ندارد، فقط ي دو ظرف را متواند استعمال كند در حال كه مسلّم خودِ شما قبول داريد در

اينجا مخالفت قطعيه حرام است، اين مطلب اين بزرگان.

گاه اوقات مگفتند نتيجه قول به عليـت این است كه مخالفت قطع حرام است اما ممن است موافقت قطع واجب نباشد!
روي قول به عليت هم مخالفت قطع حرام است و هم موافقت قطع واجب است، روي قول به اقتضاء مخالفت قطع حرام

است اما موافقت قطع واجب نيست، اگر موافقت قطع واجب نشد يعن مخالفت احتماليه اشال ندارد. كسان كه قائل به
اقتضا هستند در علم اجمال مگويند علم اجمال مقتض است، چون ممن است باز يك وقت در امتحان از شما سؤال كنند

كه فرق بين عليت و اقتضا چيست؟ اگر بوئيم علم اجمال علّت است يا بوئيم علم اجمال مقتض براي تنجز است، بايد
بفرماييد اگر گفتيم علم اجمال علّت براي تنجز است، يعن هم مخالفت قطع حرام است و هم موافقت قطع واجب است،

هم جايز نيست! اگر گفتيم علم اجمال مخالفت احتمال واجب است يعن حرام و موافقت قطع ه مخالفت قطعنتيجهي اين
مقتض است، مقتض يعن فقط تا نيمه راه مآيد، مخالفت قطع حق نداري بن، اگر گفتيم مقتض است يعن اين دو ظرف

كه علم اجمال داريم ييش نجس است، هر دو را نمتوان مرتب شوي، اما موافقت قطع واجب نيست! ي از اينها را هم
اگر مرتب شدي اشال ندارد، مخالفت احتمال مانع ندارد، صاحب كتاب منتق مگويد اين اشال شما به نائين روي
فرض اول و مبناي علّيت تمام است، روي مبناي عليت وقت گفتيم علم اجمال علةٌ تامة براي تنجز، مگوئيم حتّ مخالفت

احتمال هم جايز نيست، نسبت به هر ظرف ف حدّ نفسه قدرت بر ارتاب دارد، پس مخالفت مقدور است، پس حتّ مخالفت
احتمال هم جايز نيست. اما اگر قائل به اقتضا شديم اين اشال دير وارد نيست و بعد ايشان مفرمايد شما دو بزرگوار؛ هم

را مقتض علم اجمال هاست، مرحوم نائيناز اقتضاي فراموش كرديد كه مرحوم نائين و هم مرحوم اصفهان مرحوم عراق
مداند اما علّت تامه نمداند.

مرحوم آخوند در اول بحث علم اجمال آمدند يك تقسيم را ذكر كردند و فرمودند حم فعل بر دو قسم است، ي فعل من



جميع الجهات، ي فعل من بعض الجهات؛ كه از حم فعل من جميع الجهات كه ما هم بحث مفصل داشتيم كه مراد آخوند
من بعض الجهات چيست؟ آنچه كه مشهور بيان كرده بودند این است كه اگر در يك جاي من جميع الجهات و فعل از اين فعل
غرض مولا تام است و آنقدر مهم است كه مولا مخواهد اين غرض در عالم خارج محقق شود ولو ملّف علم به تليف هم پيدا

نند! اينقدر اين غرض براي او مهم است كه ملّف اگر احتمالش هم داد باز بايد انجام بدهد. در مقابل اينه فعل من بعض
الجهات، فعل من بعض الجهات اين بود كه «لو علم به الملّف لتنجز عليه» اگر ملّف علم پيدا كند مولا مخواهد اين غرض

محقق شود، اگر علم پيدا نرد اين غرض براي مولا خيل مهم نيست! اين تقسيم را مرحوم آخوند ذكر كردند و بعد فرمودند بناء
بر اين تقسيم بناء عل ذلك فرق بين شبهه محصوره و غيرمحصوره نيست! ملاك این است كه اين تليف معلوم بالإجمال اگر
دهد اما اگر فعلكه علم وجود ندارد احتمالش هم م آنجاي گويد بايد اجتناب كرد حتمن جميع الجهات شد، عقل م فعل

فعليت وجود ندارد، اصلا ليفند تز عليه، اينجا اگر علم پيدا نلّف لتنجمن بعض الجهات شد به طوري كه لو علم به الم
نيست!

مطلب چهارم ـ نظر آخوند و صاحب مدارک مبن بر عدم تفاوت میان شبهه محصوره و غیر محصوره

آخوند از اين راه آمد فرمود بين شبهه محصوره و غيرمحصوره فرق نيست و ما اصل تقسيم آخوند را منر شديم و گفتيم
اساساً اين تقسيم را نمتوانيم بپذيريم و اينجا فقط مخواستيم اشاره كنيم كه آخوند كه منر فرق بين شبههي محصوره و

غيرمحصوره است روي همين تقسيم است كه آمدند بيان كردند. قبلا در ذهن من اين بود كه اول كس كه فرق نذاشته بين
شبهه محصوره و غيرمحصوره مرحوم آخوند است، اما صاحب كتاب مدارك در شرح شرايع قائل است كه فرق بين شبهه

محصوره وغيرمحصوره نيست. يك تصحيح هم كنيم كه ما يك روزي گفتيم كتاب الاصول ف علم الاصول حاشيهي مرحوم
ايروان بر كفايه است؛ همانطور كه ايشان كفايه دادند مرحوم ايروان يك حاشيهاي بر كفايه دارد به نام نهاية النهاية، يك اصول
ديري هم دارند كه دو جزء است كه همين اواخر در يك جلد چاپ شده به نام الاصول ف علم الاصول كه خودش يك اصول

مستقل است كه مرحوم ايروان نوشته و حتماً آقايان ببينند كه مطالب خيل خوب دارد.

عل ايحال صاحب مدارك در مدارك الأحام ف شرح عباداة شرايع الإسلام جلد سوم صفحه 252 و 253 مفرمايند «والذي
يقتضيه النظر عدم الفرق بين المحصوره و غيره» صاحب شرايع فرق مگذارد بين محصور و غيرمحصور كه يك روز هم

عبارت صاحب شرايع را خوانديم ول ايشان هم مگويد فرق وجود ندارد. پس قبل از آخوند هم صاحب مدارك گفته، حالا
خودتان هم يك فحص كنيد ببينيد كسان كه باز بين محصوره و غيرمحصوره فرق نمگذارند چه كسان هستند؟

ادله قائلین عدم وجوب اجتناب در شبهه غیر محصوره

حالا بعد از اين چهار مطلب مخواهيم وارد ادله شويم و كسان كه مگويند در شبهه غيرمحصوره اجتناب واجب نيست چه
دليل دارند؟ اولا باز اين نته را عرض كنم، هر كس كه قائل مشود به اينه در شبههي غيرمحصوره ـ حالا اگر خواستيد اين را

به عنوان مطلب پنجم مطالب قبل اضافه كنيد ـ هر كس كه در شبهه غيرمحصوره قائل به عدم وجوب اجتناب مشود بايد
حجيت علم را ذات نداند. آنهاي كه مگويند علم حجيت ذات دارد و فرق هم بين علم تفصيل و اجمال نمگذارند، وقت علم
حجيت دارد چه فرق مكند كه عالم علم داشته باشد كه در ميان ي از اين دو ظرف نجاست وجود دارد يا در ميان اين هزار

تا. العلم حجةٌ بقول خودشان ذاتاً، ول ما حجيت ذات براي علم را انار كرديم و گفتيم قطع حجيت ذات ندارد. آنهاي كه
مگويند قطع حجيت ذات دارد مثل خود شيخ انصاري(اعل اله مقامه الشريف)، وقت مگوئيد قطع حجيت ذات دارد چطور

مآئيد مگويد علم اجمال در علم محصوره اثري ندارد و وجوب اجتناب ندارد! اين قابل جمع نيست.



حالا اينهاي كه مگويند در شبهه غيرمحصوره اجتناب واجب نيست، چند دليل اقامه كردند، دليل اول؛ كسان مثل شيخ
انصاري مگويند چون غيرمحصوره را معنا كرديم مگوئيم اينقدر احتمال تليف در آن ضعيف است كه عقلا به اين احتمال
الوجوب امتثال ندارد، لزوم امتثال ندارد، اين بيان شيخ فقط مواجه با همان اش ردند يعنعقلا اعتنا ن كنند، وقتاعتنا نم

است كه از مرحوم محقق حائري بيان كرديم و عرض كرديم ديروز آن جواب كه امام به مرحوم حائري دادند براي ما قانع كننده
نيست و نمتوانيم آن جواب را بپذيريم كه ما از يك طرف مگوئيم علم داريم به وجود تليف ميان اين هزار ظرف، از طرف

دير مگوئيم در هر ظرف احتمال تليف ضعيف است. يعن در هر ظرف اطمينان به عدم آن داريم، بين اين دو تا ملازمه
است، وقت مگوئيم اين احتمال تليف در اين ظرف ضعيف است، يعن اطمينان به عدم آن داريم، بين اطمينان به عدم و علم
به وجود «كيف يجتمعان»؟ اين اشال مرحوم حائري را گفتيم اشال خوب است و آن جواب كه ديروز امام فرمودند جواب

تام نيست.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

 


