
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۸ آذر ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 47 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نتیجه بررس ضوابط

 در جلسات قبل نظریات مطرح شده در مورد بیان ضابطه تشخیص شبهه غيرمحصوره را ذكر كرديم و به نظر مرسد از ميان
اين نظریات ،نظر مرحوم شيخ انصاری نسبت به دیر نظرات اقوی باشد و یا لااقل اشالاتش از ضابطههاي دیر كمتر است.

نظر مرحوم امام و مرحوم محقّق حائري و ايروان نیز به همين نظر بر میردد.

 مرحوم محقق نائين ملاك را برد روي اينه كثرت الأطراف به حدّي باشد كه جمع آن در ارتاب عادتاً ممن نباشد، اين با
اشالات مواجه بود كه ذكر كرديم، اما اين بيان و ضابطه كه بوئيم اگر كثرت الأطراف به حدّی باشد كه احتمال وجود تليف

در هر طرف مورد اعتناء عقلا نيست، عقلا اين احتمال را كالعدم مدانند. يا به تعبير دير كثرة الأطراف به حدّي است كه هر
طرف به منزلهي يك شكّ بدوي است، شما روي اين نته خوب دقّت بفرماييد در شك بدوي احتمال وجود تليف را مدهيد، اما
براي اين احتمال تليف مترتب نمشود! اينجا درست است كه يك علم اجمال وجود دارد، يك علم به اصل وجود تليف وجود

دارد، اما اين كثرة الأطراف، اين علم را نسبت به خود اين اطراف خيل ضعيف مكند، يعن به طوري كه هر طرف گويا به
عنوان يك شكّ بدوي است، احتمال احتمال نيست كه عقلا به او اعتنا كنند. وقت اين چنين شد كه احتمال نيست كه عقلا به آن

اعتنا كنند، به اين مگوئيم عنوان غيرمحصوره، حالا هنوز نيامديم دليل بياوريم كه چرا در شبهه غيرمحصوره احتياط واجب
نيست! اما از نظر تعريف و ضابطه اين تعريف كه امام فرمودند به تبع استادشان مرحوم محقق حائري، اين اسدّ تعاريف است.

مطالب که باید پیش از بحث حم شبهه غیر محصوره به آنها پرداخت

بعد از اينه ضابطه روشن شد ما قبل از اينه وارد بحث حم شبهه غيرمحصوره شويم حدّاقل چهار مطلب را بايد روشن كنيم
كه اينها در فهم حم شبههي غيرمحصوره دخالت دارد.

مطلب نخست: نادرست بودن تفی میان جای که مخالفت قطع ممن وموافقت قطع ناممن است با
جای که موافقت قطع ممن اما مخالفت قطع ناممن است.

 مطلب اول همين مطلب است كه ديروز از مرحوم آقاي خوئ قدس سره ذكر كرديم، در جاي كه مخالفت قطع ممن نيست
اما موافقت قطع ممن است، اينجا علم اجمال منجزيت خودش را دارد و بالعس در جاي كه مخالفت قطع ممن است،

اما موافقت قطع ممن نيست باز علم اجمال منجزيت خودش را دارد، به عبارت دير بين اين دو صورت كه ديروز بيان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كرديم از نظر منجزيت تليف فرق وجود ندارد، از نظر عجز از امتثال فرق وجود ندارد، در هر كدام به هر مقداري كه عاجز
بوديد آن مقدار دير لازم نيست انجام شود، هر مقداري كه قدرت وجود دارد بايد انجام شود، اين ضابطه را هم قبول داريم. البته
مرحوم آقاي خوئ وقت كه اين را فرمودند، مفرمايند روي اين بيان دير فرق ميان كثرة الأطراف و عدم كثرة الأطراف نيست،

مفرمايند حالا كه ملاك این است كه در هر جاي كه علم اجمال است علم اجمال منجز است و هر مقداري كه عجز باشد به
همان مقدار تليف لازم الإمتثال نيست، اگر گفتيم عاجز از مخالفت قطع هستيم، مگوييم مخالفت قطع واجب نيست، اگر

فقط عاجز از موافقت قطع بوديم مگوئيم موافقت قطع واجب نيست. اما اينجا هم ـ يعن آنجاي كه ملّف مخالفت قطعيه را
قدرت ندارد اما موافقت قطعيه را قدرت دارد ـ بايد انجام بدهد و بالعس.

بعد مفرمايند پس فرق ميان كثره الأطراف و عدم كثرة الأطرف نيست. حالا آيا مخواهند در نتيجه هم همين نتيجه را بيرند؟
يعن ايشان هم بفرمايند در شبهه چه محصوره و غيرمحصوره علم اجمال منجزيت دارد و در مقابل مشهور قرار بيرند كه
مشهور قائلند به اينه اگر شبهه غيرمحصوره باشد علم اجمال منجزيت ندارد، ظاهر اين عبارت این است كه مخواهند در

مقابل مشهور قرار بيرند و بفرمايند علم اجمال منجزيت دارد، چه اطراف محصوره باشد و چه نباشد! چه كثرة الأطراف باشد
و چه نباشد، ول بعداً بايد يك ادلهاي كه ديران هم اقامه كردند براي عدم منجزيت علم اجمال، ببينيم كه آن ادله را  ايشان چه

جواب مدهند؟ 

حالا ما مخواهيم اين را عرض كنيم كه اگر آمديم ضابط را هم همين ضابط كه اختيار كرديم قرار داديم و گفتيم شبههي
غيرمحصوره آنجاي است كه احتمال تليف در آن ضعيف باشد، به طوري كه عقلا اعتنا ننند، اگر اين چنين شد، نتيجه این
است كه نه مخالفت قطعيه حرام است و نه موافقت قطعيه واجب است! كما اينه خود امام رضوان اله عليه بر همين ظاهراً

تصريح كردند.

اما اگر شبهه محصوره شد، اينجا دير فرق بين اينه مخالفت قطع ممن است و موافقت قطع غيرممن، يا بالعس
نيست. اينجا منجزيت خودش به قوت خودش باق است، يعن آنچه را كه در اين مطلب اول مخواهيم عرض كنيم این است كه

تفيك بين اين دو تا درست نيست، يعن اگر در جاي مخالفت قطع ممن نبود، اما موافقت قطع ممن. بوئيم اينجا علم
وئيم اينجا علم اجمالن نبود بمم ن بود و موافقت قطعمم مخالفت قطع س اگر جايزيت ندارد، اما بالعمنج اجمال

منجزيت دارد، اين تفيك، تفيك درست نيست، اين مطلب اول.

مطلب دوم: شبهه مرحوم حائری

مطلب دوم مطلب است كه مرحوم امام(رضوان اله عليه) در كلماتشان اشاره کرده‌اند، ایشان مفرمايند بااینه استاد ما
مرحوم حائري شبههي غيرمحصوره را اینونه معنا كردند كه احتمال تليف در هر طرف ضعيف باشد به حدّي كه عقلا اعتنا

ننند، اما در اينه در همين شبههي غيرمحصوره احتياط واجب نباشد تأمل و اشال كردند، يعن مرحوم محقق حائري هم نظر
مشهور را نپذيرفتند، مشهور كه مگويند در شبهه غيرمحصوره احتياط و اجتناب واجب نيست، مرحوم حائري در عدم وجوب
احتياط تأمل و اشال دارند و نتيجهي فرمايش ايشان این است كه مرحوم حائري مخواهند بويند در شبهه محصوره مسلّماً

بايد احتياط كرد، در شبههي غير محصوره احتياطاً بايد احتياط كرد، نتيجهي فرمايش مرحوم حائري اين مشود؛ در شبهه
محصوره فتواي به احتياط است و در شبهه غيرمحصوره احتياط در این است كه احتياط كند. حالا منشأ اشال مرحوم حائري

چيست؟

ايشان مفرمايند ما بين دو تا مطلب را نمتوانيم جمع كنيم، ي اينه شما مگوئيد در شبهه غيرمحصوره كثرة الأطراف به



حدّي است كه در هر طرف احتمال تليف خيل ضعيف است، به اين معنا كه در هر طرف اطمينان به عدم تليف است. آن
گوئيم علم اجمالونه باید جمع کرد؟ از يك طرف مليف چبه ت ليف و علم اجمالوقت فرمودهاند بين اين اطمينان به عدم ت

ليف در هر طرفگوئيد شبهه غيرمحصوره اطرافش طوري است كه ما اطمينان به عدم تليف داريم، از يك طرف مبه وجود ت
واحدٍ من الأطراف» اطمينان به عدم حرام، يعن كل فرمايد «إنّ الإطمئنان بعدم الحرام فداريم، عبارت ايشان این است كه م

وقت احتمال تليف در هر طرف ضعيف شد، يعن شما اطمينان به عدم داري، اطمينان به عدم حرام در هر طرف «لا يجتمع
مع العلم بوجود الحرام بينها» با علم به وجود حرام بين الأطراف جمع نمشود، يعن يا بايد اين باشد و يا بايد او باشد، شما

اگر اطمينان به عدم داريد چرا از آن طرف مگوئيد علم به وجود دارم، بين اطمينان به عدم و علم به وجود تناقض است و قابل
جمع نيست، اين اشال است كه مرحوم حائري داشتند.

امام(رضوان اله عليه) مفرمايند ما اين اشال را متوانيم جواب بدهيم، مفرمايند اگر اطمينان به عدم حرام در تمام اطراف
به نحو سالبه كليه باشد يعن بوئيم در تمام اين اطراف سلب كل مكنيم، مگوئيم در اين طرف حرام نيست اطمينانًا در اين هم

حرام نيست اطميناناً، در اين هم حرام نيست اطميناناً، در هر طرف اگر به نحو سالبه كليه باشد اين با علم  به وجود حرام بين
الأطراف جمع نمشود. اما مفرمايند ما وقت مگوئيم اين طرف اطمينان به عدم حرام داريم جاي است كه اين طرف را با

بقيه مقايسه مكنيم، مگوئيم اين يك طرف در مقابل 999 طرف اينقدر احتمال وجود تليف در اين ضعيف است كه ما
فرمايند «أما الإطمئنان بعدم الحرام فكنيم، ماطمينان به عدم حرام داريم، اين يك طرف را در مقابل بقيه داريم حساب م

واحد ف مقابل البقية و مقايسة احتمال واحدٍ ف مقابل مائة ألف احتمال فلا مانع من إجتماعه مائه» اين اشال ندارد و قابل
ثيرة» هر طرفمقابل الإحتمالات ال واحداً فون احتمالامقابل البقية ي واحدٍ من الأطراف إذا لوحظ ف لاجتماع است، «ف

را اگر به لحاظ بقيه حساب كنيد مفرمايد اين يك احتمال واحد در مقابل احتمالات كثيره مشود، «و لا إشال ف ضعف
احتمال واحد ف مقابل مائة ألف احتمال» يك احتمال در مقابل صد هزار احتمال مسلّم ضعيف است.

بحث ما و آن اشال كه مرحوم حائري دارند این است كه مفرمايند شما در هر طرف اطمينان به عدم پيدا مكن، يعن اگر
اينجا هزار طرف باشد، در واقع در هر طرف اطمينان به عدم هست. وقت كه اينطور شد مگوئيم اين اطمينان به عدم با علم به

وجود چطور قابل اجتماع است؟ شما از يك طرف مگوئيد علم به وجود اين تليف داريم، از طرف دير مگوئيد اطمينان
داريم به عدم تليف در اين طرف، يك. دو: در اين طرف اطمينان به عدم، سه و چهار و تا برويم به همان صد هزار برسيم. اگر

در هر كدام اطمينان به عدم باشد اين با علم وجود قابل اجتماع نيست.

«و أما الإطمئنان بعدم الحرام ف واحدٍ ف مقابل البقية» مگوييم «ف واحدٍ ف مقابل البقية» يعن چه؟ مفرمايد «و مقايسة
إحتمال الواحد ف واحدة مأئة ألف احتمال»، مگوئيم اين ي در مقابل صد هزار احتمال «فلا مانع من اجتماعه معه»،

واحدٍ من الأطراف إذا لوحظ ف لفرمايند «فبا آن علم به وجود در همه قابل جمع است، باز م اطمينان به عدم در اين ي
مقابل البقية» يعن اگر شما يك را به صد هزار ملاحظه كنيد. «يون احتمال واحداً ف مقابل الإحتمالات الثيرة، احتمالش
ضعيف است چون در مقابل احتمالات كثيره است، باز شايد اين را مخواهند بفرمايند كه شما هر ظرف را در كنار ظرف

ديري ناه كنيد اين احتمالش در مقابل اين ضعيف نيست! اين احتمالش در مقابل صد هزار ضعيف است و الا احتمال اين
ظرف نجس باشد با احتمال ظرفهاي دير مساوي است، ول احتمال اين ظرف در مقابل صد هزار مشود ضعيف. آن وقت

مفرمايند بفرمايند حالا كه اينطور شد در اين اطمينان به عدم هست، اين با آن عدم اجمال به وجود تليف در مجموع هم
منافات ندارد، اين فرمايش امام است.

عرض ما این است كه اگر شما بحث را در يك ظرف معين مآورديد مگفتيد در اين يك ظرف، اين ي در مقابل صد هزار
بود، در اين مشود بوئيم اطمينان به عدم باشد اما در مجموع علم به وجود باشد، امام بحث ما این است كه همهي اطراف



محل ابتلا است، يعن مگوئيم ظرف دوم، در ظرف دوم چه مفرماييد؟ در ظرف دوم اطمينان به عدم هست يا نيست؟ بايد
بوئيد هست طبق اين مبنايتان، در ظرف سوم اطمينان به عدم هست يا نه؟ بله، چون هر ظرف در مقابل صد هزار است. در
ظرف چهارم هست، در ظرف پنجم هست، در ظرف ششم هست، نتيجه این است كه در هر ظرف احتمال تليف آنقدر ضعيف
است كه اطمينان به عدم هست ول اين اطمينان به عدم نتيجه اين مشود كه با آن علم به وجود جمع نمشود. اشال مرحوم

حائري به قوت خودش باق است.

ما تا اينجا اين برايمان روشن است، مگويئم شبهه غيرمحصوره در جاي است كه احتمال تليف ضعيف مشود، هر مقدار
اطراف زياد مشود، احتمال تليف هست، اما ضعيف مشود. يا بايد بويئم اصلا اطمينان به عدم وجود ندارد. به نظر ما اين

جواب امام جواب قانعكنندهاي نيست و قابل مناقشه است، حالا ما براي عدم وجوب اجتناب راه ديري داريم، يعن بعداً
مگوئيم چرا اجتناب واجب نيست.

ممن است بوئيم اصلا شبههي غيرمحصوره در اثر كثرت الأطراف اينقدر اطراف زياد مشود كه اين علم ضعيف شده و از
بين رفته، اگر واقعاً همين است خيل خوب، در حال كه آقايان اين را قبول ندارند و دنبال اين هستند كه «كيف يجتمعان» اگر

ر علم اجمالشود كه ديبه جهت كثرت اطراف اينقدر ضعيف م در شبههي غيرمحصوره علم اجمال ويد اصلاب كس
نيست، اصلا علم اينجا وجود ندارد، اين هم خلاف وجدان است، ما علم اجمال داريم ي از اين صد هزار تا نجس است، آيا

چون صد هزار تا باشد، آنجاي كه صد هزار تاست با آنجاي كه دوتاست، در علم من كه اثري نمكند، من الآن وجداناً علم
دارم، نمشود علم اجمال را انار كرد. نمشود گفت چون اين اينقدر زياد مشود، اين علم آرام آرام از بين مرود و جاي آن

اطمينان به عدم مآيد، نخير! اگر يك ميليون طرف هم بشود باز اين علم من وجداناً موجود است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


