
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۶ آذر ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

یادآوری مباحث گذشته 

بحث در اين بود كه تعريف شبههي غيرمحصوره چيست و چه ضابط براي تمييز شبهه غيرمحصوره از شبهه محصوره وجود
ه مقامه الشريف بيان كردند كه فرمودند شبهه غيرمحصوره آنست كه اولاال اعل را كه مرحوم محقق نائين دارد؟ آن ضابط

در او كثرت الأطراف باشد و ثانياً اين كثرت الأطراف به حدّي باشد كه ملّف تمن از جمع اطراف نداشته باشد، اين را ملاحظه
فرموديد كه اشالات متعدّدي بر آن وارد شد، برخ از اشالات را جواب داديم و برخ از اشالات را پذيرفتيم. 

ر بر نظریه محقق نائیندی الاش

اشال دیری نیز بر نظریه محقق نائین وارد شده است به این بیان که امام خمین رضوان اله تعال علیه اظهار میدارد که
فرض کلام ما در جای است همهي اطراف در معرض ابتلاست وامان ابتلا به كل واحدٍ من الأطراف وجود دارد و الا اگر

بعض از اطراف از محل ابتلا خارج بشود اين داخل در تنبيه قبل مشود كه بحثش را مفصل گذرانديم، حالا كه مفروض اين
است كه مثلا هزار ظرف اينجا وجود دارد و امان ابتلا برای ملف نسبت به تمام این ظروف وجود دارد، ببينيم چه چيزی
متعلّق تليف است؟ شما (مرحوم نائين) آمديد عنوان را مطرح كرديد كه اين عنوان متعلّق براي تليف نيست، در اينجا كه

ابتلاء به تمام الأطراف است تليف فعليت دارد، خطاب لغو نيست و علّتش این است كه اين مسئلهي جمع اطراف متعلّق براي
تليف نيست. چون مرحوم نائين در قيد دوم كه در ضابطهي شبههي غيرمحصوره بيان كرد مفرمايد كثرت الأطراف به حدّي

برسد كه عادتاً جمع اين اطراف و استعمال آن امان نداشته باشد.

ايشان مفرمايند اينه متعلق براي تليف نيست! ما اينجا علم اجمال داريم يك ظرف از اين هزار ظرف نجس است، آنچه كه
متعلّق براي تليف است اجتناب از همان نجس واقع است، اما اينه مگوئيم بايد از همهي اطراف اجتناب كرد، اينه متعلّق

تليف نيست بله حم است كه عقل  در اينجا بيان مكند، عقل مگويد اگر تليف مولا در ضمن يك اطراف باشد كه امان
ابتلا به جميع اين اطراف هست بايد از همهي اينها اجتناب كنيم. پس آنچه كه عادتاً غيرمقدور است كه جمع بين اين اطراف

است اينه متعلّق براي تليف نيست، تليف شارع در اينجا فعليت دارد و به قوت خودش باق است، لذا مفرمايند اينه
مرحوم نائين ضابطه را همين بيان كرده و از همين قيد نتيجه گرفته است عدم حرمت مخالفت قطعيه و به تبع آن، عدم وجوب

موافقت قطعيه، مفرمايند اين حرف درست نيست، اگر ما بوئيم در شبههي غيرمحصوره جمع تمام اين اطراف در مقام
استعمال اين متعلق تليف مولاست، مگوئيم اين متعلّق خارج عن القدرة، قدرت بر او نداريم. وقت قدرت نداشتيم مخالفت

قطعيه حرام نيست، اگر مخالفت قطعيه حرام نباشد موافقت قطعيه هم واجب نيست، اين اشال آخري است كه امام رضوان
اله عليه كردند كه فر مكنم با آن اشالات قبل اشال پنج يا ششم بشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پاسخ اشال: نسبت به این اشال امام هم متوانيم ملاحظهاي داشته باشيم، ملاحظه و مناقشه این استه قبول داريم جمع بين
از اين سه ظرف نجس است، بايد از همهاش اجتناب كن داری ي گويد اگر علم اجمالاست، عقل م م عقلاطراف يك ح
تا تليف واقع مولا را امتثال كن ول اينه شما مفرماييد آنچه كه متعلّق تليف است آن تليف اجتناب از نجاست است كه
در اينجا واقع شده ول جمع بين اين اطراف متعلّق براي تليف نيست! و اين يك حم عقل است، سؤال این است كه اين حم
عقل را چه چيز براي ما درست كرد؟ اين حم عقل را همان تليف اجتنب عن النجس براي ما درست كرده و به عبارة اُخري

اين يك حم عقل مستقل از تليف شارع نيست!

اگر اين حم عقل مستقل از تليف شارع بود اين فرمايش شما متين بود، مگفتيم حم عقل است و ربط به متعلّق تليف
منتزع يا متولّد ـ حالا اين اصطلاح را در اينجا به كار ببريم ـ از همان اجتنب عن النجس است، يعن م عقله اين حندارد بل

اگر او نبود اين هم موجود نمشد، پس بين اين دو تا ارتباط است، نمتوانيم بوئيم اين متعلّق هست و او متعلّق نيست! بوئيم
آن نجاست واقع كه در اينجاست متعلّق تليف هست اما جمع بين الأطراف متعلّق براي تليف نيست، لذا اين ملاحظه و اين
مناقشه هم نسبت به اين فرمايش ايشان وارد است، نتيجه اين مشود كه اشال مهم كه بر اين ضابطه ي مرحوم نائين وارد

است همان اشال است كه مرحوم عراق كرد و به بيان دير خود امام رضوان اله تعال عليه فرمودند، آن اشال به قوت
خودش باق مماند و اين ضابطهي مرحوم نائين به خاطر آن اشال قابل قبول نيست! 

نظر مرحوم ایروان

مرحوم محقّق ايروان در كتاب الاصول ف علم الاصول كه حاشيه كفايهي ايشان است مفرمايند ما براي عنوان غيرمحصور
اصلا ارزش قائل نيستيم  و اگر مگوئيم در شبهات غيرمحصوره اجتناب و احتياط واجب نيست، به خاطر همين عنوان

غيرمحصور نيست بله اگر ي از عناوين ثانويه عسر، حرج، ضرر و خروج از محل ابتلا باشد مگوئيم احتياط واجب نيست!
اما اگر ي از اين عناوين اربعه نباشد، صرف اينه شبهه غير محصوره است، اطرافش خيل زياد است، اين موضوع براي

عدم وجوب احتياط نيست! هر جا ديديم يك شبههاي اطرافش به حدّي است كه اگر بخواهيم از اين احتياط كنيم ضرر مكنيم،
بسيار گران قيمت از اينها نجس است، روغن حيوان دارد كه ي فرض كنيد يك بازاري صد تا ظرف روغن دارد، علم اجمال
است، اگر بخواهد همه اينها را دور بريزد مستلزم ضرر است، اجتناب عن الجميع مستلزم این است كه اين ضرر فاحش كند!

يا اگر مستلزم حرج باشد، انسان به مشقّت بيفتد، اين عنوان دوم. يا اگر مشل باشد، حالا عسر و حرج خيل نزديك به هم
هستند، بعضها حرج را عسر شديد قرار دادند و الا ي از ادلهي لا حرج همين آيهي شريفه «يريد اله بم اليسر و لا يريد بم

العسر» است. يا اگر اطراف شبهه اينقدر زياد است كه بعضهايش از معرضيت ابتلا خارج است، من مگويم ي از
لبنياتهاي اين شهر شير نجس مفروشد و مدانم تا آخر عمرم اصلا گذرم به نيم از شهر نمافتد و نمروم تا بخواهم خريد

كنم، از محل ابتلا خارج است. مرحوم ايروان مفرمايد بعضها اينطور گفتند كه اصلا خود عنوان غيرمحصوره يك عنوان
بالإصالهاي نيست، خودش موضوعيت ندارد، اگر در شبههاي كه اطرافش زياد است، ي از اين عناوين اربعه موجود شد اينجا

احتياط واجب نيست! بعد خود ايشان م فرمايد اين حرف باطل است؛ 

مفرمايد «والحق أنّ نفس عنوان عدم حصر الشبهة رافع للحم عن الفعلية» به نظر ما خودِ محصور نبودن سبب مشود كه
فعليت حم از بين برود، فعليت تليف از بين برود. در توضيح مطلب مفرمايند اگر يك احتمال پنج طرف داشته باشد به اندازه

همين پنج طرف تقسيم مشود، اين احتمال بين الأطراف انتشار پيدا مكند، اما اگر اينقدر اطراف زياد شود كه مثلا صد تا
ظرف است مگوئيم چند درصد احتمال مدهيد كه اين ظرف نجس باشد؟ مگوييم يك صدم! اگر هزار تا ظرف باشد مگوئيم
چند درصد احتمال مدهيد كه اين نجس باشد، مگوئيم يك هزارم! مفرمايد اگر احتمال تليف در يك طرف به حدّي برسد كه



عقل آنجا محركيت را قبول نمكند، گاه تعبير به عقل دارند و گاه تعبير به عقلا دارند، مفرمايند اگر احتمال به حدّي برسد
گويد اگر يك كسزند ممثال م ،گويند اينجا لازم نيست اجتناب كنالإجتناب» عقلا م كاً لدي العقلاء إلون محركه «لا ي

علم اجمال داشته باشد كه در ي از اين غذاهاي كه در بغداد وجود دارد سم وجود دارد، اگر بيايد از تمام غذاهاي بغداد
اجتناب كند مجنون است، مگويد در اين شهر به اين بزرگ علم اجمال دارم در ي از اين غذاها سم وجود دارد، پس از همه

ّفرمايند اساساً قاعدهي كلندارد. و م و عقلاي ت عقلكياجتناب كنم! اين عدّ من المجانين، چرا؟ چون اين احتمال محر
همين است كه در تليف، تليف فعليت دارد كه عقلايياً محرك باشد، داع باشد، اما اگر يك تليف محرك نباشد اينجا به

مرحلهي فعليت نمرسد. در دوران بين محذورين كه مگوييم اين يا واجب است يا حرام؟ ايشان مگويد اين تليف اينجا نه
احتمال وجوب محركيت دارد و نه احتمال حرمت، لذا آنجا تخيير است.

بعد در اينجا يك اشال را ايشان مطرح مكنند كه اگر در ذهن شريفتان باشد آن اشال بود كه مرحوم آقاي خوئ به
ضابطهاي كه شيخ انصاري بيان كرد وارد كردند؛ مرحوم ايروان مگويد اگر يك كس به ما بويد جناب ايروان پس هر جا

احتمال يك تليف آنقدر ضعيف باشد كه از نظر عقلاي محرك نيست، شما آنجا مگوئيد كه آن احتمال كالعدم است؟ مگوئيم
بله، آن وقت مستشل مگويد پس در شبههي محصوره هم اين حرف را بزنيم! اگر ي از اين دو ظرف را علم اجمال داريم كه
نجس است، اما احتمال اينه اين ظرف نجس باشد دو درصد است و احتمال اينه آن ظرف نجس باشد 98 درصد است، اينجا
هم شما ملتزم مشويد به اينه چون احتمال اينه اين ظرف نجس است خيل ضعيف است و عقلايياً محرك نيست، پس بوئيم

نسبت به اين ظرف وجوب اجتناب در كار نيست.

مرحوم ايروان مفرمايد ما ملتزم به اين نظر مشويم، و برخلاف آنچه فقها و اصوليين در شبهه محصوره مگويند احتياط
واجب است مطلقا، فرق نمكند اين طرف س درصد و طرف دير هفتاد درصد، ايشان مفرمايد ما اين حرف را قبول نداريم!
اگر در شبههي محصوره در يك طرف احتمال تليف آنقدر ضعيف باشد كه محركيت عقلاي نداشته باشد، اينجا اجتناب واجب
نيست، دليلشان چيست؟ ايشان مفرمايد اگر در يك طرف احتمال به حدّي ضعيف باشد لازمهاش این است كه آن طرف مقابل
به حدّ اطمينان رسيده باشد، يعن اينه بوئيم 98 درصد نجس است يعن اطمينان داريم اين نجس است، وقت اطمينان داريم

دير طرف مقابل اعتباري ندارد، چون خودِ اطمينان حجيت دارد.

پس ببينيد اين ضابطهاي كه ايروان ذكر كرد با ضابطهاي كه شيخ بيان كرده به نظر ما فرق ندارد ، شيخ هم فرمود إحتمال
التليف موهوناً، خيل ضعيف شود! منته دير شيخ اين مقدار جلو نيامده بود كه به پذیرش اين لازم هم تصريح كند ، مرحوم
ايروان تصريح كرده، باز نظير همين مطلب را امام رضوان اله تعال عليه دارد كه مفرمايد ضابطهي شبههي غيرمحصوره

این است كه اگر اطراف شبهه به حدّي باشد كه نسبت به هر طرف عقلا به احتمال تليف اعتنا ننند و بعد مگويند اين را ما از
استادمان مرحوم محقّق حائري داريم. نظر ايشان هم همين است كه ملاك در غير محصوره بودن این است كه عقلا به اين

العقلاء بإحتمال كون الواقع ف ون بمثابة لا يعتنثرة تنند! ضابط در شبهه غيرمحصوره اين است «أنّ الاحتمال اعتنا ن
كه به خاطر كثرت در اينجا در هر طرف ثرة» احتمالمقابل البقية لضعف الإحتمال الحاصل لأجل ال بعض الأطراف ف

وجود دارد اين احتمال، احتمال ضعيف است.

نتیجه گیری

پس كلام امام و كلام مرحوم محقق حائري (صاحب درر) و كلام مرحوم ايروان (هر سه اينها) بازگشتش به همان كلام است



ليف در هر طرفوئيم اگر كثرت به حدّي باشد كه احتمال ته مقامه الشريف فرمودهاند كه بال كه مرحوم شيخ انصاري اعل
ضعيف است، عقلا به آن اعتنا نمكنند، اين ملاك براي شبههي غيرمحصوره است. اينجا باز براي اينه تحقيق مطلب روشن
شود كه بالأخره حق با كداميك از اين اقوال است؟ با كداميك از اين ضابطههاست، مجموعاً پنج يا شش ضابطه در اينجا ذكر
كرديم. مثال مرحوم ايروان این است كه مفرمايند «لو كان الإنسان ف بلدٍ» اگر انسان در بلدي باشد كه ده هزار خانه در آن
وجود دارد و بشنود كه در ي از اين خانهها آتش گرفته اين اظهار ناراحت و اضطراب كند و بويد شايد آن خانه خانهي من

باشد! «لعدّ عند العقلا ضعيف العقل» به اين مگويند ضعيف العقل «و ليس ذلك إلا لثرة الأطراف و ضعف الإحتمال»
.مرحوم آقاي خوئ بعد از اينه تمام ضابطها را كنار مزنند در آخر مفرمايند در میان اين ضوابط كه بيان كرديم يك ضابط

روشن و خال از اشال وجود ندارد و لذا بحث را  به شل ديري مطرح مكنند، بحث را مآورند روي اينه آيا مخالفت
قطعيه و موافقت قطعيه ممن است يا ممن نيست؟

حالا ما وقت بخواهيم وارد حم، يعن البته خود ايشان هم قبل از اينه به حم برسند اين مسئله را مطرح كردند، مفرمايند ـ
عبارت ايشان در همان مصباح الاصول جلد دوم است ـ اين ضابطهاي كه گفتيم هيچ كدام محصل ندارد و در نتيجه مفرمايند

شبهه سه قسم است؛ يك شبههاي است كه هم در آن مخالفت قطعيه ممن است و هم موافقت قطعيه، مفرمايند قطعاً در آن
احتياط واجب است. دو: شبههاي است كه نه مخالفت قطع ممن است نه موافقت قطعيه، اين هم مفرمايند يقيناً احتياط در
آن واجب نيست! مورد سوم دو صورت دارد، يك صورت این است كه يك جاي كه مخالفت قطع ممن نيست، اما موافقت
قطع ممن است دوم عس اين صورت اول است، مفرمايند عمده این است كه ما بيائيم اين دو صورت كه مربوط به قسم

سوم است كه يك صورتش اين است كه بوئيم مخالفت قطع نمشود، موافقت قطع مشود، صورت دوم این است كه
بوئيم مخالفت قطع مشود موافقت قطع نمشود، اين دو تا را بررس كنيم.

مفرمايند آنجاي كه مخالفت قطع ممن است ول موافقت قطع ممن نيست، اينجا مسلّم علم اجمال منجز است، يعن به
همين مقدار كه ما يك كاري بنيم كه با شارع مخالفت قطع ننيم عقل ما را ملزم مكند به اينه بايد يك كاري كنيم كه

مخالفت قطع ننيم، ولو موافقت قطع هم نمتوانيم بنيم ول حق مخالفت قطعيه نداريم! علم اجمال دارم ي از اين صد تا
عمل بر من واجب است! اينجا موافقت قطع ممن نيست و همه را نمتوانم انجام بدهم اما مخالفت قطع ممن است، هيچ

كدام را انجام ندهم! اينجاي كه علم اجمال دارم ي از اين صد عمل بر من واجب است، مخالفت قطع ممن به اينه دست
روي دست بذارم هيچ كاري انجام ندهم ول موافقت قطع غير ممن عادتاً، نمتوانم اين صد عمل را انجام بدهم، اينجا

مفرمايند عقل مگويد به مقداري كه امان دارد بايد به اين علم اجمال عمل كن و آن این است كه من مخالفت قطع ننم،
يك عمل، دو عمل و هر مقداري متوانم انجام بدهم، اين بحث ندارد.

ول آنه بحث دارد عس اين صورت است يعن آنجاي كه مخالفت قطع ممن نيست، اما موافقت قطع ممن است، عس
صورت قبل! ايشان مفرمايند استاد ما (مرحوم محقق نائين) مبنايش این است كه هر جا مخالفت قطع ممن نيست موافقت

زيت علم اجمالبحثش را مفصل گذرانديم كه ملاك در منج كه قبلا فرمايند طبق همان مبنايم هم واجب نيست، ول قطع
چيست؟ ملاك این است كه در تمام اطراف اصول عمليه جريان پيدا بند و سپس تعارض كند و بعد از تعارض تساقط كند،

مگوئيم علم اجمال داريم ي از اين دو تا نجس است، ف حدّنفسه در اين طرف اصالة الطهارة يا استصحاب طهارت، در آن
طرف هم استصحاب طهارت جاري مشود، اين دو اصل با هم تعارض و تساقط مكنند، ملاك اين است. وقت ملاك اين شد
ايشان مگويد دير فرق نمكند اگر گفتيم مخالفت قطع هم ممن نيست اما موافقت قطع ممن است ملّف بايد موافقت

قطع خودش را انجام بدهد، ايشان تقريباً بعد از اينه ضابط را پيدا نمكنند مسئله را از اين راه مخواهند حل كنند، حالا اين
تميل دارد كه فردا ان شاء اله نظر خودمان را در اين مسئله مگوئيم، بايد ببينيم حم شبهه غيرمحصوره چيست؟

وصل اله عل محمد و آله الطاهرين


