
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۱ آذر ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 43 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ضابطه تشخیص شبهه محصوره از شبهه غیر محصوره

بحث در اين است كه چه ضابطهاي براي شبههي محصوره و غيرمحصوره وجود دارد و فارغ بين اينها چيست؟ در بحث گذشته
دو تا نظريه را ذكر كرديم.

نظریه نخست

 يك نظر اين بود كه شبههي محصوره آن است كه شمردن اطراف شبهه آسان باشد و غيرمحصوره آن است كه شمردن اطراف
شبهه غيرآسان باشد. اين نظريه را مرحوم صاحب مدارك و صاحب شرايع ارائه کرده اند، اينطوري كه حالا آقاي آزادمنش

زحمت كشيدند براي من اينها را جمع كردند، صاحب مدارك در جلد سوم مدارك صفحه 252 و 253، عبارت مرحوم محقّق در
محصور كالبيت والشبهه و جهل موضع النجاسة لم يسجد عل موضع فرمايد «وإذا كانت النجاسة فشرايع این است كه م
شء منه» مسئله این استه اگر كس بداند يك موضع از مواضع اين خانهاي كه در آن زندگ مكند نجس است، اما محل
نجاست را نمداند، محقّق فرموده است در اين خانه نمتواند سجده كند و نماز بخواند! و صاحب مدارك در ذيل اين مسئله

فرموده «هذا الحم مقطوعٌ به ف كلام الأصحاب».

المواضع المتسعه دفعاً للمشقّة » در مواضع وسيع، حالا اگر يك خانهي خيل در ادامه مرحوم محقق فرموده «و يجوز ف
بزرگ باشد يا باغ باشد، علم اجمال دارد يك قسمت از اينجا نجس است، مرحوم محقق فرموده اينجا مشود سجده كند و
نماز بخواند. محقّق اين را در متن فرموده، صاحب مدارك مفرمايد اينه مرحوم محقق فرموده دفعاً للمشقّة اين براي «انتفاء
نص عل الفرق بين المواضع المتسعه وغيرها»  است . یعن  ما نص خاص در اينه بين مواضع متّسعه و غيرمتسعه فرق

هست، نداريم. بعد كه اين را ذكر مكنند حالا يك نظري هم شبيه نظريهي مرحوم آخوند دارند كه همانطوري كه آخوند فرق بين
شبهه محصوره و غيرمحصوره نمگذارد و ما تا حالا خيالمان اين بود كه اين جزء ابتارات مرحوم آخوند است، معلوم

مشود قبل از ايشان صاحب مدارك همين نظريه را دارد و مفرمايد «والذي يقتضيه النظر عدم الفرق بين المحصوره و
غيره» حالا اين بحثش را ان شاء اله خواهيم داشت، فعلا داريم ضابط مميز شبههي محصوره از غير محصوره را مخوانيم، آن

وقت خود صاحب مدارك در آخر مفرمايد «فالمراد بغير المحصور ما كان كذلك ف العادة بمعن تعسر حصره و عدّه»
آنجاي كه شمارش مشل است، شبههي غيرمحصوره است .يعن اينقدر اطراف شبهه زياد است كه مگويند عادتاً ـ نه عقلا ـ

نمشود شمرد «لا ماامتنع حصره لأنّ كلّما يوجد من الأعداد فهو قابل للعدّ و الحصر» پس ببينيد اين نظريه كه در شبههي غير
محصوره آن است كه عدّ آن متعسر باشد و مشل باشد، اين را صاحب مدارك بيان كرده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


البته اينجا به نظر مرسد يك فرق بين كلام صاحب مدارك و كلام محقّق وجود دارد و آن این است كه مرحوم محقّق مگويد
بايد عنوان مشقّت در آن باشد، حالا ممن است در يك جاي عادتاً شمارش يك چيزي مشل باشد، اما باز آن مشقّت كه در باب
لا حرج آقايان قائل شدند نباشد، ولو اين كلام مدارك با كلام محقّق خيل نزديك به هم است ول با دقّت مشود يك مقداري بين
اينها فرق قائل شد.اين نظريه را ديروز بیان کرده واشالاتش را مطرح کردیم و در نهایت نپذيرفتيم، اصل اين نظريه را يا مرحوم

محقّق داده و يا صاحب مدارك .

نظریه دوم

 اما نظريهي دوم كه ديروز خوانديم اين بود كه ملاك در شبهه محصوره و غير محصوره صدق عرف است، هر جا عرف گفت
اين محصوره است مگوئيم محصوره است، هر جا گفت غيرمحصوره است مگوئيم غيرمحصوره است. اين نظريه را

صاحب روض الجنان در شرح ارشاد الأذهان دارد در چاپ قديم صفحه 224. صاحب روض الجنان اول مگويد اينه در
اطراف علم اجمال احتياط واجب است در آنجاي است كه آن اطراف محصوره باشد، مثال مزنند «كالبيت و البيتين» اما اگر

اطرافش غيرمحصوره باشد مثل صحرا، مفرمايند اينجا «فإنّ حم الإشتباه فيه ساقطٌ لما ف وجوب الاجتناب الجميع من
المشقّة» باز مفرمايند در شبههي غير محصوره اگر شارع بخواهد ما را ملّف كند كه از همهي اطراف اجتناب كن، در اين

مشقّت وجود دارد.و بعد مفرمايد «و إنما اعتبرنا ف الحصر و عدمه المتعارف ف العادة» ملاك در حصر (محصور بودن و
محصور نبودن) همان است كه متعارف است، «لعدم المعهود له شرع» يك معناي شرع ندارد «فيرجع فيه إل العرف» تا

مرسد به اينه مفرمايد «والمرجع ف ذلك كلّه إل العرف».

 ديروز ملاحظه فرموديد اين نظريه را مرحوم آقاي خوئ قدس سره دو اشال كرده بودند كه ما هر دو اشال را جواب داديم و
تا اينجا به نظر مرسد كه اين نظريهي دوم صحیح است  و ملاك صدق عرف است. حالا باز نظريات دير را بررس كنيم و اگر

آن نظريات تماماً اشال داشت بايد همين نظريه را اختيار كنيم. 

نظریه سوم

 نظريهي سوم نظريه شيخ انصاري اعل اله مقامه الشريف است كه فرموده «ما كان احتمال التليف ف كل واحدٍ من
الأطراف موهوماً لثرة الأطراف» شيخ انصاري مفرمايد ملاك براي غير محصوره بودن در جاي است كه احتمال تليف در

هر طرف اينقدر ضعيف باشد كه دير قابل اعتنا نباشد، حالا البته اين را ندارد كه قابل اعتنا نباشد ول به نظر مرسد كه
مرادشان اين است، در عبارت دارد احتمال موهوم باشد (ضعيف باشد)، كثرت اطراف سبب مشود كه احتمال ضعيف بشود،

شما ببينيد اگر احتمال بدهيم كه در ي از اين دو ظرف خون وجود دارد، پنجاه درصد اين ظرف و پنجاه درصد آن ظرف
است، اگر چهار تا ظرف باشد در هر كدام مشود 25 درصد، اگر ده تا ظرف باشد در هر ظرف يك دهم احتمال داده م شود،

اگر صد تا ظرف باشد در هر كدام يك صدم احتمال داده مشود حالا يك صدم كجا و پنجاه درصد كجا؟ آنجاي كه احتمال
تليف موهوم است به جهت كثرت اطراف، اين مشود شبهه غيرمحصوره، آن وقت مفهوم كلام شيخ اين است كه شبههي

محصوره در جاي است كه احتمال تليف نسبت به اطراف نبايد ضعيف باشد.

بر اين ضابطه شيخ اعل اله مقامه دو اشال مطرح شده است؛ اشال اول اينه گفتند اين ضابطه نیست بله احاله به يك امر
مجهول است، چراکه خود وهم داراي مراتب زيادي است، كدام مرتبه را مرحوم شيخ مگويد؟ 30 درصد يك مرتبه است، 25
درصد يك مرتبه است، 20 درصد يك مرتبه است، 15 درصد يك مرتبه است، 10 درصد هم يك مرتبه است، وهم داراي مراتب

زيادي است، كدام مرتبه را شيخ مخواهد بفرمايد كه عنوان موهوم را دارد؟ اين اشال اول.



ه شما اگر علم اجمالشود، شاهدش هم این استز نمليف مانع از تنجال دوم این است كه حالا موهوم بودن احتمال تاش
داريد ي از اين دو ظرف نجس است، منته مگوئيد من علم اجمال دارم ي از اين دو تا نجس است ول هفتاد درصد اين

ظرف را احتمال مدهم و س درصد ظرف دير را، هشتاد درصد ظرف اول را احتمال مدهم و بيست درصد ظرف دوم را
احتمال مدهم! نود درصد اين ظرف را احتمال مدهم و ده درصد ظرف دير را احتمال مدهم! اينجا همهي اصوليين

مگويند اجتناب از هر دو واجب است، هيچ اصول و فقيه  نم گويد چون احتمال يك طرف موهوم است فقط از طرف دير
اجتناب كند و احتناب از اين طرف لازم نيست! پس موهوم بودن احتمال تليف سبب نمشود كه ما بوئيم اين تنجز ندارد. اگر
موهوم بودن مانع از تنجز مشد اين فرمايش شيخ درست بود، مگفتيم در شبههي محصوره احتمال تليف در اين اطراف شبهه

موهوم نيست «فالتليف منجز» اما در غير محصوره چون موهوم است تليف غيرمنجز است. اين اشال دوم در كلمات
مرحوم آقاي خوئ هم آمده؛

صاحب كتاب منتق الاصول در جلد پنجم صفحه 140 بر مرحوم آقاي خوئ اشال كردند؛ خلاصه اشال این است كه حالا يا
احتمال دارد عبارت ايشان اشال بر خود شيخ باشد نه بر مرحوم آقاي خوئ؛ اشال كه به شيخ وارد شده به اصل ضابطه

شود، يعنليف ضعيف باشد اگر مقصودتان این است كه اطمينان به عدم پيدا مفرماييد احتمال ته شما كه ماست و آن اين
بوئيم احتمال تليف آنقدر ضعيف است كه ما به عدم تليف اطمينان پيدا مكنيم، اين كلام شيخ درست است، يعن وقت شما
اطمينان به عدم پيدا كرديد دير تليف منجز نيست! اما اگر اين ضعيف بودن به اين حدّ نرسد، يعن شما اطمينان به عدم تليف

پيدا ننيد، اينجا وجه ندارد كه ما بوئيم اينجا اين تليف ساقط است، وقت احتمال داديم يك احتمال كه براي ما اطمينان به
عدم نمآورد، عقلا مگويند اگر شما بخواه خيالت از اين احتمال راحت شود مؤمن لازم داري و الا اگر مؤمن نباشد، شما

 .ننش هم این است كه موافقت قطعيه بو مؤم كنتخلص از عقاب پيدا نم

حالا آنچه كه ما اول در تفسير كلام شيخ عرض كرديم كه به نظر ما ظاهر عبارت شيخ همين است كه شيخ مفرمايد شبههي
محصوره احتمال تليف در اطرافش ضعيف نيست، اما غير محصوره احتمال خيل ضعيف است؟ يعن به حدّي مرسد كه
عقلا مگويند به اين احتمال اعتماد ننيد! ولو ما اطمينان به عدم پيدا ننيم، آنچه كه صاحب منتق فرموده درست است كه
اگر نسبت به يك طرف شما ببينيد الآن علم اجمال داريد ي از اين سه ظرف نجس است، بعد اطمينان پيدا كرديد كه ظرف

سوم نجس نيست، اطمينان به عدم در اين ظرف سوم پيدا كرديد، پيداست كه اينجا اين از اطراف خارج مشود، اين اطمينان به
عدم يك فرض است خارج از محل نزاع؛ شيخ مفرمايد اگر احتمال تليف به قدري ضعيف باشد كه عقلا به آن اعتنا ننند، ما

اطمينان به عدم تليف كلّ پيدا نمكنيم، آن را علم اجمال داريم ول اينقدر اطراف زياد است «من جهة كثرة الأطراف» اين
احتمال خيل ضعيف مشود، ول به حدّي ضعيف مشود كه عقلا به اين احتمال اعتنا نمكنند! مراد شيخ اين است. اگر

گفتيم مراد شيخ این است، اشال اول مرحوم آقاي خوئ دير وارد نيست! اين اشال كه بوئيم موهوم بودن مراتب دارد و
شيخ احالهي به مجهول كرده، مرحله 30 درصد را گفته 29 درصد و 25 درصد و 10 درصد و 18 درصد را گفته، مگوئيم

نخير! مرحوم شيخ احاله به مجهول نداده مفرمايد احتمال تليف موهوم باشد يعن اينقدر اين احتمال ضعيف است كه عقلا به
آن اعتنا نمكنند.

عل ايحال اشال اول آقاي خوئ كه اين احاله به مجهول است وارد نيست! چون مراد شيخ همين است. در نتيجه اشال دوم
،ر وهمن است در دو طرف؛ يك طرف احتمالش قويتر باشد و طرف ديوئيم ممال دوم كه ما بيائيم بهم وارد نيست، اش

اين باز روي اين تفسير است كه ما وهم را در كلام شيخ يك معناي مطلق برايش بنيم كه بوئيم مصاديق زيادي دارد، نه! موهوم
بودن احتمال يعن اينقدر اين احتمال ضعيف است كه عقلا به اين احتمال توجه نمكنند. پس ببينيد اين دو اشال كه بر مرحوم

شيخ در كتاب مصباح الاصول مرحوم آقاي خوئ جلد 2 صفحه 372 آمده وارد نيست!  



اگر گفتيم احتمال آنقدر ضعيف است كه عادتاً ظن وئيم اگر اين دو تا ملازمه دارد، يعنفرمودند؛ ب اما آنچه كه صاحب منتق
است، يعن اطمينان به عدم پيدا مشود، اگر گفتيم جاي احتمال كه داديم اطمينان به عدم در آن مورد پيدا مشود كه به قول

ايشان خارج عن محل اللام است! چون محل كلام جاي است كه چنين اطمينان نباشد، ظاهراً شيخ هم نمخواهد اين را اراده
كند، شيخ م گويد احتمال ضعيف است ول اطمينان به عدم هم نيست! مرحوم صاحب كتاب منتق فرمود اگر احتمال طوري

ن همين عدم اعتناي عقلاست، عقلا به چنين احتمالكنيم مؤمن لازم دارد، ما عرض مباشد كه اطمينان به عدم نباشد مؤم
اعتنا نمكند! همين را ما مؤمن قرار مدهيم، لازم نيست كه حتماً مؤمن يك فعل خارج باشد، اگر كس در يك جا يك احتمال
خيل ضعيف داد براي تليف، به عقلا كه مراجعه مكنيم عقلا مگويند خوب كرد به اين احتمال توجه نرد، اين خيل ضعيف

است، اين وجودش كالعدم است، بنابراين اين اشال ايشان هم وارد نيست.

نتيجه اين است كه اين فرمايش شيخ هم درست است، يعن ما بعداً ممن است بوئيم اين ضابطههاي كه براي شبهه محصوره
و غيرمحصوره ذكر شده قابل جمع است، اينطور نيست كه اگر كس ضابط اول را رد كرد و يا قبول كرد دير هيچ ضابطه اي

را نبايد قبول كند.

ممن است بيائيم بوئيم همين برمگردد به صدق عرف؛ عرف كجا مگويد شبهه محصوره است؟ كجا مگويد غيرمحصوره
است؟ عرف آنجاي كه احتمال تليف ضعيف باشد مگويد شبهه غيرمحصوره است، در جاي كه احتمال تليف در اطراف

ضعيف و موهوم نباشد، مگويد محصوره است، يعن اين ضابطهاي كه شيخ فرموده با همان ضابط كه صاحب روض
الجنان بيان فرمودند متواند به يدير برگشت كند يا هر دو در يك جا قابل جمع باشد. پس اين اشالات كه بر شيخ وارد شده

وارد نيست.

نظریه چهارم

مائيم سراغ ضابط چهارم؛ «ما يعسر موافقة القطعية» گفتند آنه موافقت قطعيهاش متعسر و مشل باشد، مرحوم آقاي
فرمايند «وعلبروجردي قدس سره در حاشيهاي كه بر كفايه مرحوم آخوند دارند در جلد دوم صفحه 277 تا 279، ايشان م

هذا فيمن إحداث الفرق بين المحصوره و غيرها و أنّه إذا كثرت الأطراف بحدٍّ تون موجبةً لعسر الموافقة القطعية» اگر
اطراف به حدّي زياد است كه موافقت قطع مشل است، در ضابطه اول هم مسئلهي عسر بود منته عسر در آنجا متعلقش

شمارش بود، عسر العد، اما اين عسر الموافقة القطعية است، موافقت قطعيه بسيار مشل است! مشل است اگر انسان بخواهد
موافقت قطعيه كند، مفرمايند «إذا كثرت الأطراف بحدّ تون موجبة لعسر الموافقة القطعية لم ين التليف معه فعل» تليف

دير عنوان تليف فعل را ندارد. 

گويند اينطور نيست كه همه از خودشان باشند، گاهم كه مرحوم آقاي خوئ الاتباز در كتاب مصباح الاصول؛ حالا اين اش
اوقات در كلمات ديران هم آمده ول ايشان هم اين اشال را پسنديده و به عنوان اشال خودشان بيان كردند. باز ايشان دو
ليف است و فرقت تاز عناوين ثانويه است كه مانع از فعلي فرمايند خود عسر يه مال اول اينال ذكر كردند؛ اشاش

نمكند شبهه محصوره باشد يا غيرمحصوره، يعن شما اگر در شبههي محصوره هم بخواهيد با تليف موافقت قطع بنيد ،
اين مستلزم عسر باشد اين عسر و حرج وجوب موافقت قطعيه را برمدارد! عسر و حرج، مشقّت  وجوب موافقت قطعيه را

برمدارد مطلقا، هم در شبههي محصوره و هم در غير محصوره، اين اختصاص به شبههي غيرمحصوره ندارد كه شما اين را به
عنوان ضابطهي شبهه غير محصوره ذكر كرديد، اين اشال اول. 



اشال دوم هم قبلا در جاي خودش خوانديد؛ عسر و حرج تا مقداري كه مستلزم عسر و حرج هست برمدارد، «العسر يوجب
إرتفاع التليف بمقدارٍ يرتفع به العسر لا مطلق»، به مقداري كه عسر برطرف شود تليف ساقط مشود، اما مطلقا ساقط

نمشود! نمتوانيم بوئيم عسر مانع از تنجز علم اجمال است مطلقا، نه! به مقداري كه عسر محقق است مانعيت دارد، اين
اشال دوم كه مرحوم آقاي خوئ مكنند. اينجا بايد يك دقّت بشود و آن این است كه اولا عسر و حرج نسبت به احام شرعية
عنوان رافعيت را دارد و حاكم است، «ما جعل عليم ف الدين من حرج»، حالا آيا اگر يك وجوب موافقت قطعيهاي را عقل آمد

ادراك كرد باز هم نسبت به اين حم عقل عسر رافعيت دارد؟ عقل در يك جا گفت بايد موافقت قطع بن اين اطلاق دارد و
مقيد به عسر نيست! شارع در آنچه كه خودش آورده متواند بفرمايد ايها الناس من آنچه كه خودم آوردم در اين دايرهي

مجعولات شرعيهي من هر كدام مستلزم عسر و حرج شد، من آن را از شما نمخواهم و آن را برداشتم! اما اگر گفتيم وجوب
موافقت قطعيه را عقل مآورد، اينجا دير مقيد به عسر نمشود براي اينه وقت ملاك وجود دارد بايد انجام شود، شما در همين

نماز؛ شارع در زمستان سرد مگويد اگر بخواه از اتاق به حيات بياي يخ را بشن و وضو بيري حرج است، مگويد من
اين حم را از شما برداشتم، حالا اگر شارع چنين تليف مكرد عقلا اشال نداشت، چون امان عقلاش وجود دارد، ملاك
عقل غير از ملاك عرف است، غير از ملاكات است كه شارع در خيل از احام خودش دارد، شارع در احام خودش مجرد

قدرت عقليه را كاف نمداند.

بنابراين اگر ما آمديم گفتيم عسر و حرج فقط متواند احام شرع را بردارد نه احام عرف را، نه احام عقل را و وجوب
گوئيد احتياط واجب است اين وجوبش عقلكه شما م وقت است، در اطراف علم اجمال م عقلاحتياط در اينجا اين ح

است و عقل مگويد احتياط واجب است، عقل مگويد موافقت قطعيه واجب است و مخالفت قطعيه حرام است، حالا بذريم
از آن مطلب كه مرحوم محقق اصفهان در جاي خودش دارد كه عقل كاشف است اما حاكم نيست، اما مشهور عقل را حاكم
مدانند، مگويند همان طوري كه شرع حم مكند عقل هم حم مكند، اگر اين مطلب را گفتيم، نه مجال براي اشال اول

است و نه مجال براي اشال دوم، هيچ يك از اين دو اشال در اينجا تمام نيست.

آنچه كه مهم است يك ضابطهاي را مرحوم محقق نائين دارد و يك ضابطهاي را هم امام رضوان اله عليه در كتاب أنوار الهداية
جلد دوم صفحه 231 تا 237 را براي فردا ملاحظه بفرماييد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرين 


