
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۲۳ آذر ۱۳۹۰

دروس بیع
جلسه 44 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فرع سوم

مرحوم شيخ اينه در قيميات قيمت چه زمان، آيا يوم المخالفة يا يوم التلف يا يوم الأداء يا أعل القيم، كداميك از اينها معتبر
است؟ بحث را از نظر ازمنه و زمان روشن كردند. آن گاه بحث در این است كه اگر در امنه از نظر قيمت اختلاف باشد، اين
مال را كه غاصب آمده غصب كرده در آن محلّ كه غصب كرده قيمتش هزار تومان بوده، در محلّ كه اين مال تلف شده در

مان تلف قيمتش دو هزار تومان است، آيا الآن كه مخواهد قيمت را به مالك بدهد، قيمت مان غصب را بايد بپردازد يا قيمت
مان تلف را بايد بدهد؟ و بالأخره چه مان معتبر است؟ و اين يك مسئلهاي است كه امروزه در زمان ما هم مورد ابتلاء است،

قيمت چه مان بايد به مالك پرداخت شود. خودِ مرحوم شيخ يك عبارت در ماسب دارند كه مفرمايند ظاهر این است كه بايد
قيمت مان تلف را بدهد، استدلال كه شيخ فرموده این است كه مفرمايد «لأنّ مالية الشء تختلف بحسب الأماكن و تداركه
بحسب ماليته» ماليت شء به حسب اماكن مختلف مشود و تدارك شء هم به این استه شما ماليت را بدهيد. اين استدلال
شيخ به نظر ما استدلال «لا يزيد عل محل الدعوي و محل النزاع» است يعن عين محل دعوا را شما در دليلتان بيان كرديد،

محل دعوا این است كه ماليت چه مان بايد تدارك ديده شود. شما در دليل مفرماييد تدارك تلف به حسب ماليت او است، ما
هر چه در عبارت شيخ دقّت كرديم يك دليل براي تعين مان تلف پيدا نرديم! شيخ به چه دليل مفرمايد مان تلف متعين

است، اين استدلال كه در متن ماسب وجود دارد استدلال تام نيست.

اينجا ممن است اينطور بوئيم كه شيخ مخواهد بفرمايد هر چه را كه از نظر زمان گفتيم، از نظر مان هم مگوئيم، اگر يك
فقيه از نظر زمان مسئلهي يوم التلف را مطرح كرد، اينجا از نظر مان هم بايد قائل شود به اينه قيمت مان التلف را بايد

بپردازد. گويا شيخ مخواهند يك چنين ادعاي كنند كه چون در مسئلهي زمان قيمت يوم التلف را قائل شده اين ملازمه دارد با
اينه قيمت مان التلف هم قائل شود و در نتيجه اگر يك كس آمد گفت ما قيمت يوم المخالفة را قائليم، يعن يوم الغصب را.

اگر از نظر زمان مسئله را برد روي يوم المخالفة اين ملازمه دارد كه از جهت مان هم مسئله را ببرد روي يوم المخالفة، چون
نمشود بوئيم قيمت زمان مخالفت بر ذمه آمده اما مان را مان تلف قرار بدهيم. اينجا يك عبارت را مرحوم امام(رضوان اله

عليه) دارند كه از عبارت ايشان همين مطلب استفاده مشود، خودِ امام اگر در ذهنتان باشد فرمودند هم قاعده اقتضاي يوم
التلف دارد و هم فرمودند صحيحه ابولاد به نظر ما اقتضاي يوم التلف دارد، برخلاف مشهور فقها كه از صحيحه ابولاد يوم

المخالفه و يوم الغصب را استظهار كردند، كه ما هم از همين مشهور شديم و تبعيت از مشهور كرديم. امام فرمودند از صحيحه
اب ولاد يوم التلف استفاده مشود، حت اگر باز در ذهن شريفتان باشد خود مرحوم شيخ(اعل اله مقامه الشريف) از صحيحه

ابولاد يوم التلف را استفاده كرد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


[1]دیدگاه مرحوم امام خمین

امام مفرمايند چون مبناي ما يوم التلف است پس از نظر مان هم بايد مان التلف را بوئيم، يعن قيمت يوم التلف ف مان
التلف و در نتيجه مفرمايند اگر كس آمد به يوم الغصب ملتزم شد كما اينه مشهور قائل شدند، كسان كه از نظر زمان يوم

الغصب مشوند، التزام به مان تلف مشل بل غير ممن، همين حرف كه ما اولا دنبالش را مخواستيم عرض كنيم در
فرمايشات امام هم آمده، اگر كس از نظر زمان يوم الغصب شد، گفت اگر غاصب مال را غصب كرد و مال در دستش تلف

شد و قيمت روز غصب را ضامن است و بر ذمهاش مآيد، اين دير نمتواند بيايد مسئلهي مان التلف را مطرح كند، آن وقت
نتيجه اين مشود يك ملازمه عادي است، هر كس كه يوم التلف است بايد مان التلف هم بشود، هر كس يوم الغصب است
بايد مان الغصب بشود، هر كس يوم الأداست بايد مان الأدا باشد، اگر اعل القيم باشد اعل القيم بين امنه را بايد بويد.

پس اين مطلب تقريباً روشن است كه يك ملازمهاي وجود دارد؛ حالا خواستيم اشارهاي كنيم به يك استدلال كه امام مفرمايند
اصلا ممن نيست، نه تنها صحيح نيست، غلط است! ممن نيست يك فقيه از نظر زمان قائل به يوم الغصب و يوم المخالفة
شود اما بيايد از جهت مان، مان التلف بشود، چرا؟ مفرمايند «لأنّ لازم الجمع بين إعتبار زمان الغصب و مان التلف أن

وئيم «إنّ المضمون قيمة يوم الغصب فان تلف جمع كند بايد بخواهد بين قيمت زمان غصب و مكه م يقال» آن كس
مان التلف» لازمهاش این است كه بوئيم آقاي غاصب تو قيمت روز غصب را در مان تلف، يعن بيا الآن در مان كه اين

مال تلف شده، ببين آن مان كجاست؟ مثلا فرض كنيد كه مان تلف قم بوده، مان غصب تهران بوده، الآن اين آقا مال را از
تهران، كه تهران هم زمان غصب بوده و هم مان غصب بوده، مان تلف قم است، بايد بوئيم حساب كنيم در قم نسبت به همان
روزي كه روز غصب بوده ـ يعن ده روز پيش ـ قيمت اين مال چقدر بوده؟ اگر كس بويد از جهت زمان محور زمان الغصب

است اما از جهت مان، محور مان التلف است، به اين معناست كه بيائيم در مان تلف كه قم است، بوئيم قم مان تلف اين
مال است، ك اين مال غصب شده؟ ده روز پيش، بوئيم اين مال ده روز پيش در قم چقدر ارزش داشته؟ آن وقت مفرمايند آيا

امان برداشت چنين معناي از ادله ضمان وجود دارد؟ مفرمايند «ولا يمن إستفادة ذلك من أدلة الضمانات كقاعدة اليد و
خواهد اين معنا را باز كند غير از دقّـت طلبم است، آدم وقت غيرعرف كاملا كه اصلا ولاد وغيره» يك معناي صحيحة أب

راه ديري ندارد كه بوئيم ف مان التلف، اين مال كه فرض كنيد اگر زمان غصب يك سال پيش بوده در تهران، بوئيم يك
سال پيش اين مال در قم چقدر ارزش داشته؟ اين يك معناي است كه كاملا غير عرف است.

بعد خود ايشان مفرمايند ممن است كس بيايد يك راه علم براي اين معنا درست كند، ببينيم اين راه علم درست است يا
نه؟ مفرمايد كس بويد ما باشيم و ادله ضمانات؛ عل اليد ما أخذت، ادلهي ضمانات مگويد غاصب ضامن قيمت روز تلف

ف مان التلف است، ما باشيم و ادلهي ضمانات، اطلاقش اقتضا مكند ضمان روز تلف در مان تلف، كنار اين ادلهي
ضمانات صحيحه ابولاد به ميدان مآيد، صحيحه ابولاد يوم التلفش را خط مزند، مگويد نه! يوم التلف را كنار بذار، يوم

المخالفة معتبر است، پس آن قيد دومش بايد به قوت خودش باق بماند، ادلهي ضمانات «من أتلف مال الغير» «عل اليد ما
أخذت» اينها دو چيز را اقتضا دارد؛ يك: يوم التلف، دو: مان التلف. قيمت روز تلف در مان تلف، اطلاق ادلهي ضمانات اين

اقتضاء را دارد، صحيحه ابولاد مگويد اين يوم التلف به درد نمخورد، يوم المخالفه صحيح است، پس يك قيد را مزند از
بين مبرد اما قيد دوم كه مان التلف است به قوت خودش باق مماند، به عبارت دير جمع بين ادلهي ضمانات و صحيحه
ابولاد این است كه بوئيم قيمة يوم المخالفة ف مان التلف، جمع اين اقتضا را دارد، جمع بين ادله چنين اقتضاي را دارد.

ارزیاب

1) دو جواب فرمودند؛ اول اينه فرمودند ما گفتيم صحيحه ابولاد هم دلالت بر يوم المخالفة ندارد، اين جواب كه مبناي است
و مشهور مگويند دلالت دارد و ايشان مگويند ندارد و ما هم عرض كرديم حرف مشهور اينجا تمام است.



2) اما جواب دوم اينه مگويند هذا الجمع ليس العقلايية، اين جمع جمع عقلاي نيست، اينه بوئيم ادله ضمانات مگويد يوم
التلف، مان تلف، بعد صحيحه ابولاد مآيد يوم التلفش را قيچ مكند و فقط نتيجه مشود يوم المخالفة ف مان التلف هذا
الجمع ليس بعقلائية. اين فرمايش امام است، يك اشال كه اينجا به امام(رضوان اله عليه) وجود دارد آن هم طبق مبناي كه ما
از خود امام گرفتيم، امام فرمودند اصلا  ادله ضمانات متعرض كيفيت ضمان نيست! وقت ادلهي ضمانات روي مبناي شريف

ايشان دلالت بر اينه اين مال تالف مثلش را بايد بده يا قيمتش را؟ اصلا دلالت بر اين ندارد، ايشان فرمودند شارع در باب
ضمانات فقط اصل ضمان را تأييد كرده والسلام، ول بعداً آمدند يك روايات را نقل كردند كه آن موقع هم گفتيم نقل آن روايات
و استدلال به آن روايات نتيجهاش اين شد كه بوئيم از مبناي خودشان عدول كردند، روايات آوردند بر اينه قيميات ضمانش به
قيمت است. به ايشان عرض مكنيم شما اگر اصل آن مبنا را قبول داريد اصلا دير نوبت به اين حرف نمرسد، بوئيم اتلاف

ادلهي ضمانات يوم التلف، مان التلف را دارد، نوبت به اين حرف نمرسد! و ما تا به حال آنچه كه يك مقداري در ذهنمان
رده، نه مثلوئيم شارع در باب ضمانات هيچ كدام را مطرح نخواهيم بتمايل به آن داريم این است كه ما بر اين مبنا بمانيم، م
را و نه قيم را، نه يوم التلف را و نه مان التلف را، اينها را شارع به عهدهي عرف گذاشته و حتّ در مورد صحيحهي ابولاد كه

ظهور در يوم المخالفة دارد آنجا هم يوم المخالفة در مقابل يوم التلف نيست. اصلا گفتيم كس كه مآيد يك استري را مگيرد
ته كه خيلولاد، اين دو نكند، ما در مورد صحيحه ابگرداند! در اين 15 روز قيمت استر تغييري پيدا نمبرد و برم15 روز م

هم مهم است؛ ي اينه يوم المخالفة براي احتراز از يوم التلف نيست، در مقابل او نيست.

دو نته را مخواهيم عرض كنيم؛ نته اول اينه گفتيم يوم المخالفة در صحيحه ابولاد در مقابل يوم التلف نيست. نته دوم كه
مؤيد نته اول است این است كه قيمتهاي اينها با هم مختلف نبوده، قيمت يوم المخالفة با يوم التلف در مورد روايت ابولاد با

هم مختلف نبوده. بيائيم اين مبنا را بوئيم، اگر اين مبنا را گفتيم، طبق اين مبنا در باب ضمانات مگوئيم اين ايال به عرف
شده، عرف مگويد بايد قيمت را داد، قيمت را بايد داد، الآن به عرف كه مراجعه مكنيم عرف قيمت يوم التلف را مگويد بايد

داد، عرف زمان ما و عرف زمانهاي گذشته هم همينطور بوده، سيره عقلا هم بر این است كه مگويند آن روزي كه تلف شد
چقدر قيمت داشته آن را بايد بدهيم، قيمت يوم التلف را بايد داد و باز عرف هم مسئلهي مان التلف را قائل است نه مان كه

اين مالك در آن زندگ مكند، مثلا فرض كنيد يك مال را از آمريا به قم آورديم و اينجا تلف شده، حالا يك مال را از انسان به
آنجا ببرد تلف شود، اگر آنجا تلف شود شايد قيمتش بيشتر از اينجا باشد و بالعس؛ اينها مربوط به عرف است، عرف هم زمان

التلف است و هم مان التلف، ما نمخواهيم از روايات ملازمه دربياوريم، بوئيم ما مگوئيم عرف در باب ضمان هم زمان
تلف است و هم مان تلف است، نه اينه بوئيم ادله ضمانات اين را نمتواند قبول كند، ادله ضمانات اطلاقش چطور دلالت

دارد بعد بيائيم با صحيحه ابولاد مسئله را دنبال كنيم، نه! اين آن مطلب است كه ما عرض كرديم و از همين جا يك إن قلت را
بر فرمايش مرحوم آقاي خوئ قدس سره داريم؛

دیدگاه مرحوم خوی

مرحوم آقاي خوئ اصل اين مطلب را قبول كردند، اصل كدام مطلب را؟ فقهاي كه قائل به قيمت يوم التلفاند در مسئلهي
مان هم مان التلف شدند، فقهاي كه قائل به يوم المخالفهاند در مسئلهي مان هم مان المخالفة و مان الغصب شدند، اين را

قبول كردند و بعد در وجهش فرمودند «إن الإمام» آوردند مسئله را روي صحيحه ابولاد، «مع كونه ف مقام البيان لم يفك
بينهما» در صحيحه ابولاد امام يوم المخالفة را فرموده، مرحوم آقاي خوئ هم مثل مشهور در اينجا قائل به يوم المخالفه است.

يش همين جاست كه مرحوم آقاي خوئاختلاف در استنباط و فتواست ي كه بين امام و آقاي خوئ عرض كرديم از جاهاي
فرمايند قيمت يوم التلف را ضامن است، مرحوم آقاي خوئفرمايند ضامن قيمت يوم المخالفة را ضامن است، امام مم

مگويند حالا كه اين روايت ابولاد ظهور در اين معنا دارد ما بايد اين ملازمه را بپذيريم، بايد بوئيم مان هم مان المخالفة
است چرا؟ چون امام در مقام بيان بوده، تفيك بين اين دو تا نرده، بين زمان و مان تفيك نرده، اين اولا. و ثانياً تفيك يك

امري است كه خلاف ارتاز عقلاست و ارتاز عرف است.



بعد در دنباله يك مطلب دارند كه حالا تذكر دادند امروز چهارشنبه است يك نتهي اخلاق را عرض كنيم، اين تتمه را مگذاريم
براي روز شنبه.

بحث اخلاق: اهمیت قرآن و توجه به قرآن

بعض از آيات شريفه قرآن هست كه از آنها بر وجود مبارك امام زمان(عج) استفاده و تمسك شده، مثلا در سوره مباركه حج
چند آيه وجود دارد؛ «الَّذِين انْ منَّاهم ف ارضِ اقَاموا الصلَوةَ وآتَوا الزكاةَ وامروا بِالْمعروفِ ونَهوا عن الْمنْرِ ولهِ عاقبةُ

امور»، «اذِنَ للَّذِين يقَاتَلُونَ بِانَّهم ظُلموا وانَّ اله علَ نَصرِهم لَقَدِير»؛ سه روايت در ذيل آيه دوم آمده كه بعض از رواياتش
سندش صحيح و معتبر است كه امام باقر يا امام صادق كه فرمودهاند عامه و سنّها مگويند اين آيهي «اذِنَ للَّذِين يقَاتَلُونَ

بِانَّهم ظُلموانزلت در اينه قريش آمدند پيامبر را از مه اخراج كردند و تا يك مدّت پيامبر و اصحابش مجاز در مقاتله با قريش
نبودند و مگويند اين آيه اولين آيهاي است كه اجازهي قتال با قريش داده شده. در دنباله روايت امام باقر مفرمايند اين حرف

درست نيست ـ ولو تصريح به اين معنا ندارند ـ مفرمايند «إنّما ه» اين آيه شريفه براي آخرين حجت است كه مآيد «اذِنَ
للَّذِين يقَاتَلُونَ بِانَّهم ظُلموا» آخرين فرزند ما كه مآيد و بعد لقب حضرت را در اينجا ذكر مكنند «يطلب بدم الحسين» يعن به

عنوان ول دم امام زمان(عج) ظهور مكند و مطالبه دم اباعبداله الحسين را مكند، حتّ به عنوان «وطلاب ديته» طالبين
ديهي امام حسين مشوند.

يك روايت ديري كه از امام باقر و امام صادق رسيده؛ حضرت فرموده است «إنّ القرآن ح لا يموت» قرآن ح است و مردن
در قرآن معنا ندارد، خودِ قرآن موت ندارد، و بعد فرمودند اگر بنا بر اين باشد كه آيات كه در مورد افرادي نازل شده، وقت آن

افراد مميرند بوئيم آيات هم بايد بميرند اين نيست و دير قرآن به درد نمخورد، به نظر من مرسد كه اين دو تا روايت و اين
روايات كه ائمهي ما در زمان خودشان تصريح كردند كه عامه در مورد قرآن دارند اشتباه مكنند، چه اشتباه مكنند؟ اين
نته خيل مهم است؛ هم علم است و هم از جهت اخلاق و تربيت براي انسان خيل مهم است و آن اشتباه این است كه
عامه شأن نزول آيات قرآن را معتقدند آيه منحصر به همان است و اين خيل جاهاي قرآن، قرآن را از آن جاودان و بقاءش

انداخته، مثلا در مورد همين آيه «اذِنَ للَّذِين يقَاتَلُونَ بِانَّهم ظُلموا » خداي تبارك و تعال به عنوان يك قضيه كل و يك اذن عام،
كه هر كس كه به او ظلم شده مقاتله كنند، لازم نيست كه بروند از شخص اجازه بيرند، به كس كه ظلم شده متواند قتال كند

و خدا مفرمايند «وانَّ اله علَ نَصرِهم لَقَدِير» اين آيه را ما بيائيم بوئيم فقط منحصر به همان شأن نزولش است كه پيامبر را
قريش از مه بيرون كردند و بعد كه پيامبر به مدينه آمد خدا فرمود حالا من اجازه مدهم تو بروي با اينها مقاتله كن منم به تو

كمك مكنم، بوئيم آيه مربوط به همين قضيه بود تمام شد و رفت! از خود اين روايات استفاده مشود ائمه ما چه دل پري
داشتند از عامه، در اينه عامه و اهلسنت قرآن را از اعتبار ساقط كردند، حالا زمانه ببينيد چطور گشته كه اين بحياها

مگويند شيعه قرآن را از اعتبار ساقط كرده، شيعه قرآن را قبول ندارد، شيعه به قرآن اعتنا نمكند، انسان برود در بطن اين
روايات و سيرهي ائمه كه ائمهي ما چه اعتقادي در مورد عامه داشتند كه اينها معتقد بودند اگر آيه شأن نزول خاص داشت در

همان مورد است و عرض كردم اين را در تفاسيرشان هم كه ببينيد بعضهايشان يك مقدار تعدّي مكنند از مورد شأن نزول، اما
خيلهايشان بر همان شأن نزول اكتفا مكنند. و شيعه در اينجا يك افتراق وسيع با عامه پيدا مكند.

در جلد دوم كاف صفحه 156 اين روايات كه در باب قرآن آمده را ملاحظه كنيد، مفرمايد «يجري مجري الليل و النهار»
«يجري مجري الشمس و القمر» «يجري للآخرين كما يجري للأولين» اين تعابير عجيب است، يعن قرآن هميشه زنده است،
قرآن كه امروز داريم مخوانيم درست مثل همان روزي است كه بر پيامبر نازل شده، يجري للآخرين كما يجري للأولين، هيچ
وقت كهنه نمشود! مخواستم اين نتيجهي تربيت را بيريم كه با اين قرآن بيشتر بايد ارتباط داشته باشيم و واقعاً بايد اعتراف

كنيم كه حوزهي ما، خودِ ما طلبهها، با اين پشتوانهي عميق كه ما در مورد قرآن به بركت اهلبيت(عليهم السلام) داريم، اما
آنطور كه بايد و شايد از قرآن بهرهاي نمبريم و استفاده نمكنيم. ما نبايد فقط بوئيم اگر قرآن را بخوانيد چقدر ثواب دارد، اين
روايت براي عوام مردم بايد خوانده شود، اگر به قرآن ناه كنيم ثواب دارد، درست است، براي اينه آنها را به قرآن تحريك كنيم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=41
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=41
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22%20&a=39


بايد اين روايات را بخوانيم، به نوع قرآن بوئيم إقرأ القرآن، ناه كردن به قرآن ثواب دارد. در بهشت به انسان مگويند بخوان و
بالا برو، ول ما طلبهها چرا اين روايات دير كه «إنّ القرآن ح لا يموت، يجري مجري الشمس و القمر» يعن هر زمان انسان

آيهاي را بخواند، اين آيه تازه است و نتهي تازهاي دارد، پيام تازهاي دارد و اثر تازهاي در آن انسان دارد. يجري للآخرين كما
يجري للأولين، اين روايات بايد ما را بيشتر تحريك كند، براي ما طلبهها اين روايات بايد محرك باشد، بوئيم قرآن كه يجري
مجري الليل و النهار، براي من آيا يجري مجري الليل و النهار هست يا نه؟ يا اينه اصلا من خبر ندارم، ما اگر از قرآن دور

باشيم مثل يك آدم است كه در اتاق در را به روي خودش ببندد و نداند ك شب مشود و ك روز مشود! نه از بركات شب
بتواند استفاده كند و نه از بركات روز! ما بايد به قرآن بيشتر توجه كنيم ان شاء اله.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

********************************* 

ال فأنّ الاعتبار بيوم التلف، لا إش د، فو ما ذكرنا من الاستظهار من أدلّة الضمان، و من ظهور صحيحة أب [1] . «فعل
ضمان قيمة مان التلف أيضاً، بتقريب أنّ المتفاهم من الأدلّة أنّه إذا تلف المأخوذ، عليه قيمته ف القيميات، و هو ظاهر ف أنّ

ية، فيقال: «لو كان هذا الش‌ء القيمة الفعلية عليه، و ه قيمة حال التلف ف مان التلف، و قيم سائر الأمنة كسائر الأزمنة تقدير
ف‌ مان كذا، كانت قيمته كذا» و هو خلاف ظواهر الأدلّة. و أما بناء عل‌ أنّ الاعتبار بقيمة زمان الغصب، كما قرب الشيخ

الأعظم(قدّس سره) دلالة صحيحة أب ود عليه، فالالتزام بقيمة مان التلف مشل بل غير ممن؛ لأنّ لازم الجمع بين اعتبار زمان
الغصب و مان التلف أن يقال: «إنّ المضمون قيمة يوم الغصب ف مان التلف، فإذا كان للعين ف يوم الغصب أو نحوه قيمة

ان المذكور يوم الغصب بعد تلفه؛ بمعنالم ء ف‌ان المضمون قيمة الشان الذي تتلف فيه بعد، كانت مضمونةً عليه، فالم ف
أنّ المضمون قيمته ف ذلك المان يوم الغصب»، و لا يمن استفادة ذلك من أدلّة الضمانات، كقاعدة اليد، و صحيحة أب ود،
و غيرهما. فإن قلت: مقتض‌ إطلاق أدلّة الضمانات، ضمانه يوم التلف ف مان التلف، و مقتض صحيحة أب ود ضمان قيمة

يوم الغصب، و الجمع بينهما بأن يقال بضمان قيمة يوم الغصب ف مان التلف. قلت: ـ مضافاً إل‌ ما عرفت من عدم دلالة
الصحيحة عل‌ ضمان قيمة يوم الغصب إنّه ليس جمعاً عقلائياً؛ لأنّ ظاهر الصحيحة عل‌ فرض دلالتها عل‌ ضمان يوم الغصب

هو ضمان ذلك المان أيضاً، لا المان الآخر، و لعل الشيخ(قدّس سره) بن‌ عل‌ ضمان يوم التلف، كما يظهر من خلال كلامه، و
عل‌ هذا يون زمان التلف و مانه واحداً» کتاب البیع، ج1، صص 628 و 629.


