
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۰۲ اسفند ۱۳۸۵

ماسب محرمه/ مستثنيات اعيان نجسه و متنجسه
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

آيه سوم

بحث دراين بود كه اصل اول؛ جواز مطلق الانتفاع بالمتنجس است الا ما خرج بالدليل، آيا آيات مقابل آن، موجب تقييد اين
ِالنَّب ولسونَ الرتَّبِعي ن است مقابل اين اصل باشد، آيه 157 سوره اعراف است: «الَّذِينشود يا خير؟ آيه سوم كه مماصل م

هِملَيع ِمرحياتِ وِبالطَّي ملَه لحيرِ ونالْم نع ماهنْهيوفِ ورعم بِالْمهرماي نجِيلاو اةرالتَّو ف مندَها عتُوبم جِدُونَهالَّذِي ي ما
.«ثائالْخَب هِملَيع ِمرحيکه به ذيل اين آيه استدلال كردهاند؛ «و ، «ثائالْخَب

آيه م‌فرمايد كه پيامبر(ص) كس است كه نامش در تورات و انجيل آمده است و در ميان مردم، امر به معروف و نه از منر
م‌كند و طيبات را براى مردم حلال و خبائث را حرام كرده است. بيان استدلال به آيه اين است كه بوييم «المتنجس خبيث» ،

متنجس از مصاديق خبيث است و آيه م‌فرمايد «يحرِم علَيهِم الْخَبائث» اين مفهماند. كه هيچ انتفاع از هيچ خبيث جايز
نيست و حرام است. نم‌گويد خوردن خبيث حرام است، نم‌گويد ناه كردن خبيث حرام است، بله «يحرم» افاده تحريم

مطلق دارد و تحريم مطلق هم افاده تحريم عموم انتفاع را دارد. لذا از آيه استفاده كردهاند كه متنجس، خبيث است و انتفاع به
خبيث مطلقا حرام است.

نقد مرحوم شيخ(ره) بر استدلال به آيه

مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند استدلال به اين آيه اضعف از دو آيه قبل است. م‌فرمايند به نظر ما در اين آيه متعلق تحريم، فقط اكل
خبيث است. به چه قرينه‌اى؟ به قرينه مقابله، قرينه مقابلش اين است «ويحل لَهم الطَّيِباتِ» که ظهور در اكل طيبات دارد ما هم

به قرينه مقابله، «يحرِم علَيهِم الْخَبائث» را بر اكل حمل مكنيم.

اشال به فرمايش مرحوم شيخ(ره)

«يمن ان يقال » که در رد فرمايش شيخ(ره) بوييم اولا اين خلاف ظاهر است، چون حت در «يحل لَهم الطَّيِباتِ» هم كلمه
«اكل» ندارد، و  همه امور طيب را شامل م‌شود چه اكلا و چه ساير منافع. ما اگر در «طيبات»، كلمه «اكل» داشتيم، تازه

م‌گفتيم حالا به قرينه مقابله، در خبائث هم كلمه «اكل» رابياوريم. اما در آنجا كلمه «اكل» نداريم. ثانياً خداوند در مقام مدح
پيامبر(ص) خودش است م‌فرمايد «الَّذِين يتَّبِعونَ الرسول النَّبِ»، رسول نب ام چه كس است؟ كس است كه اسمش در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/273
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157


تورات و انجيل آمده است، كس است كه امر به معروف و نه از منر م‌كند و كس است كه طيبات راحلال و خبائث را
حرام كرده است. اگر ما بخواهيم بوييم مراد از «يحرِم علَيهِم الْخَبائث» فقط مجرد «اكل» است، اين با اينه خداوند در مقام

مدح پيامبر هست سازگارى ندارد.

نظر استاد پيرامون اشال بر شيخ(ره)

 به نظرما و لو اشال اول وارد است، يعن ما براى «اكل» در طيبات هم قرينه نداريم، اما اشال دوم چرا مناسبت ندارد؟ اگر
از ابتدا خدا فرموده بود «يامرهم بِالْمعروفِ وينْهاهم عن الْمنرِ ويحل لَهم الطَّيِباتِ ويحرِم علَيهِم الْخَبائث» ، آيا اين مدح

نم‌شود؟ اتفاقأ نته بسيار  مهم هم هست كه اگر يك پيامبرى در جامعه‌اى طيبات را براى مردم روشن كند خبائث را نيز
روشن كند و بويد اكل طيبات حلال واكل خبائث حرام است، اين خودش يك مرتبه مهم است و با مقام مدح هم سازگارى

دارد.

دلالت آيه با قاعده اول بررس

ول بالاخره آن اشال اول وارد است؛ كه ما نم‌توانيم اكل را در تقدير بيريم. درمقابل استدلال به اين آيه چه بايد بوييم؟
مستدل م‌گويد «المتنجس خبيث» و آيه م‌گويد مطلق انتفاع به خبيث حرام است.

فرمايش محقق خوئ(ره)

مرحوم آقاى خوئ(قدس سره) به تبع ظاهراً بعض ازمحشين ماسب اين جواب را داده‌اند كه اصلا بوييم مراد از خبيث، عمل
خبيث است، «الخبائث» يعن «الاعمال الخبيثه» و اگر خبيث را بمعناى عمل معنا كرديم دير شامل ما نحن فيه نميشود، چون

خبيث، در مانحن فيه عين خارج است، ما م‌خواهيم بوييم كه اين روغن كه نجس شده آيا انتفاع به آن جايز است ياجايز
نيست؟ اگر گفتيم خبيث و خبائث يعن «الاعمال الخبيثه»، دير شامل اعيان و ما نحن فيه كه دهن متنجس است نم‌شود.

  سپس فرمودهاند اگر كس اشال كند كه طبق اينه خبيث را به «العمل الخبيث» يا «الاعمال الخبيثه» معنا كنيم بايد در آيه
تقديرى بيريم و بوييم «يحرم عليهم الاعمال الخبيثه» و اين خلاف ظاهر است. در جواب فرمودند متوانيم اصلا بوييم

خبيث خودش بمعناى عمل است، يعن به عمل بد م‌گويند خبيث؟، که در معناى خبيث عمل وجود دارد، نه اينه كلمه «عمل»
را در تقدير بيريم.  شاهدى آوردهاند از سوره مباركه انبياء، آيه 74 «ونَجينَاه من الْقَرية الَّت كانَت تَّعمل الْخَبائث»  ما پيامبر را

نجات داديم از قوم كه «تَّعمل الْخَبائث»، كه مراد لواط است، اين آيه كه م‌گويد «تعمل الخبائث»، خبائث يعن عمل خبيث،
اينجا دير كس تقديرى نمگيرد که بويد يعن «تعمل عمل الخبائث» .

 

نقد استاد بر فرمايش محقق خوئ(ره)

اين فرمايش ايشان با كتاب لغت و آنچه لغويين گفته‌اند سازگارى ندارد. خبيث يعن آنچه كه در نزد مردم مورد تنفر است، حالا
م‌خواهد عمل باشد، م‌خواهد ش‌ء خارج باشد، ما از كتب لغت اختصاصش به اعمال را استفاده نم‌كنيم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=74
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=74


راغب در كتاب مفردات م‌گويد «المخبث و الخبيث ما يره ردائة و خساسة»، خبيث يعن آنچه كه مورد كراهت انسان است،
از نظر پست و ردائت، يعن از بس ردی و پست است انسان از او بدش م‌آيد «محسوساً كان او معقولا و ذلك يتناول الباطل

ف الاعتقاد و الذب ف المقال و القبيح ف الفعال» به اعتقاد باطل، گفتار دروغ و فعل قبيح خبيث اطلاق مکنند. بعد مفردات
راغب م‌گويد اين آيه شريفه كه خداوند م‌فرمايند «ويحرِم علَيهِم الْخَبائث» معناى خبيث «ما لا يوافق النفس من المحذروات»

آنچه كه با نفس انسان سازگارى ندارد آن م‌شود خبيث، چه عين خارج باشد و چه عمل باشد، چه چيز اعتقادى باشد و چه
گفتارى باشد. خبيث اختصاص به عمل ندارد.

فرمايش مرحوم امام(ره) در آيه

يك نته‌اى را امام(رضوان اله عليه) در مورد اين آيه داشتند؛ ـ که در مباحث گذشته خوانديم ـ که م‌فرمودند اصلا اين آيه در
مقام اين نيست كه خداوند بفرمايند خبيث بما هو خبيث حرام است، بعبارة اخرى ي رکن استدلال مستدل در مانحن فيه اين

است كه خداوند در اين آيه شريفه در مقام بيان اين مطلب باشد كه، خبيث لاجل كونه خبيثاً حرام است، م‌خواهد در مقام
تشريع اين معنا باشد، اما امام(ره) فرموده بودند خداوند در اين آيه اخبار م‌كند كه پيامبر شما كس است كه خبائث را بر شما

حرام م‌كند.

خبائث هم در جاى خودش معين است که خمر، ميسر، ازلام، ما لم يذكر اسم اله عليه، آنها خبائث هستند. اما نم‌خواهد بويد
خبيث بما هو خبيث، عليت دارد براى حرمت. بعبارة أخري اين خبيث يك عنوان است براى يك مصاديق كه آنها مصداق

خبيث هستند، خدا در اين آيه به مردم م‌فرمايد كه پيامبر شماكس است كه خبائث را بر شما حرام كرد. 

نقد استاد بر فرمايش مرحوم امام(ره)

اين بيان را قبلا از امام نقل كرديم و همانجا هم مورد نقد قرار داديم و گفتيم درست است که اين جمله، جمله خبرى است، اما
حاك از يك تشريع است؛ در مقام اين است كه در شريعت خبيث بما هو خبيث، عليت براى تحريم دارد.

فرمايش استاد در جواب از استدلال به آيه

به نظر ما بهترين جواب اين است كه شبهه مصداق كنيم و بوييم اينه متنجس خبيث است، اين اول كلام است. اگر يك
روغن نجس شد آيا اين از مصاديق خبيث است يا نه؟ براى ما مشوك است و چه بسا اگر از «ويحرِم علَيهِم الْخَبائث» استفاده

تشريع كرديم و گفتيم تمام انتفاعات در خبيث حرام است، در دهن متنجس يقين داريم براى استصباح جايز است، براى اينه،
دهن متنجس را اگر بعنوان صابون استفاده كنيم اشال نداشت، خود اينها كشف از اين م‌كند که چه بسا متنجس، خبيث

نيست. اگر اين كشف هم نباشد، لا اقل شك م‌كنيم خبيث است يا نه، و استدلال به اين آيه كنار م‌رود.

نتيجه بررس آيات

تا اينجا نتيجه گرفتيم كه ما در ميان آيات، آيهاي كه بتواند بر اين اصل اول ـ يعن اصل جواز جميع انتفاعات به متنجس الا ما

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=157


خرج بالدليل ـ وارد باشد و اين اصل را از بين ببرد نداريم.

بررس روايات

آيا درميان روايات، روايت كه دال بر اين معنا باشد داريم يا نداريم؟ وقت به روايات مراجعه م‌كنيم پنج شش طايفه روايات
است.

روايت اول

ي روايت تحف العقول است. در روايت تحفالعقول اين بود كه «او ش‌ء من وجوه النجس» امام(ع) فرمود كه اگر يك چيزى
ازوجوه نجس باشد «فان ذلك كله محرم اكله شربه و امساكه و جميع تقلب فيه» ، جميع تقلب يعن جميع تصرف و جميع

انتفاعات در آن.

نقد استدلال روايت تحف العقول

در خاطر داريد كه روايت تحف العقول ازنظر سندى اشال داشت، اما ما سند روايت تحف العقول را پذيرفتيم منتها اين «من
وجوه النجس» يعن اينه خودش ي از عناوين نجس باشد و دير شامل متنجس نم‌شود. روايت م‌گويد «او ش‌ء من وجوه

النجس»، وجوه النجس مثل دم، بول، خمر، که اينها از عناوين نجسه هستند و دير شامل متنجس نم‌شود.

متنجس عنوان «وجوه النجس» را ندارد. ممن است شما بوييد که چند بار از خود شما شنيديم كه گفتيد تفيك بين نجس و
متنجس، مربوط به فقهاست و در آيات و روايات اين تفيك وجود ندارد. جواب مدهيم؛ درست است، اما اينجا كلمه «وجوه»
كه دارد، يعن آنچه كه بعنوان خودش نجس است، دهن به عنوان خودش نجس نيست، اما دم، بول و خمر بعنوان خودش نجس

است. پس اگر آن اشال شد اين جواب را م دهيم كه در روايت تحفالعقول، «وجوه» جمع وجه است، «وجه» بمعناى عنوان
است، يعن آنچه كه بعنوان اول نجس است، بعنوان اول يعن عنوان خودش، بوييم فرش من حيث هو فرش نجس نيست، اما
اگر يك نجاست روي آن آمد از اين حيث نجس مشود.  پس آن روايت تحف العقول هم ـ اگر سندش را قبول كنيم كه ما قبول

كرديم ـ شامل متنجس نم‌شود. 

روايت دوم

دسته دوم ـ همه اين روايات را خواندهايم و سند و آدرس همه بررس شده، و  من فقط عبورى اينها را م‌گويم و رد م‌شويم ـ
روايات داريم که اگريك مايع با نجاست ملاقات كرد، اين مايع را دور بريزيد (امر به اهراق م‌كند)، بوييم اين روايات كه آمر

به اهراق ش‌ء متنجس است، معنايش اين است كه هيچ انتفاع از آن جايز نيست؟ و الا اگر انتفاع به آن جايز بود متوانستيم
بايد اين آبوشت كه نجس شده را به صب، يا به حيوان بدهيم يا پاى درخت بريزيم، ول روايات، امر به اهراق كرده است. در

اين روايات آمر به اهراق، بعض از آنها امر كرده به اهراق مايعات كه بانجاست ملاقات كرده و بعض امر به اهراق مرق كرده
كه موش داخل آن افتاده است.



نقد استدلال به روايات دسته دوم

به اين روايات هم چند جواب م‌شود داد: اولا ظهور اين روايات كه امر به اهراق كرده، اين است که منع از اكل م‌كند، براى
ته دوم اين است كه اين امر اهراق ارشادى است، و الا اگر كسفرمايد اينها را دور بريزيد. ن‌ه منع از اكل و شرب كند ماين
آبوشت دارد و نجس هم شد، اما نم‌خورد و استفاده هم نم‌كند، آيا دور ريختنش بر او واجب است؟ نه، امر به اهراق يك امر
مولوى نيست بله يك امر ارشادى است. عمده جواب در اين روايات اهراق؛ همين است كه امر به اهراق يك امر ارشادى است

لذا از قابليت استدلال ساقط م‌شود.

روايت سوم

روايات داريم كه از امام(ع) سؤال كردهاند دهن متنجس را چه كنيم؟ امام(ع) فرموده: براى استصباح استفاده كنيد. بوييم اين
روايات ظهور در اين دارد كه اگر منفعت دير هم جايز بود، امام(ع) بايد بيان م‌كرد، لذا اين كه فرموده فقط براى استصباح

استفاده كنيد، قرينه است بر اينه بقيه انتفاعات جايز نيست.

نقد استدلال به روايات دسته سوم 

جواب از اين روايت اين است كه؛ اولا در بعض از اين روايات هم غير از استصباح دارد، منتها روايت ضعيفه بود، از نوادر
راوندى، كه امام(ع) فرمود م‌توانيد از آن بعنوان صابون استفاده كنيد. ثانياً حصر در اين روايات اضاف است، يعن اينه

امام(ع) فرموده براى استصباح، در مقام اين بوده كه مخواسته منع از اكل كند.

روايت چهارم

يك دسته دير روايات، آن روايات بود كه از امام(ع) سؤال كرده بودند در روغن موش افتاده است. امام(ع) فرمودند اگر روغن
جامد است آنجاي كه موش هست و يك مقدار حول آن را جدا كن و دور بينداز و  اگر روغن مايع است آن را بعنوان استصباح
استفاده كن ، مثل؛ موثقه ابو بصير «قال سألت ابا عبداله(ع) عن الفأرة تقع ف السمن او ف الزيت فتموت فيه فقال ان كان

جامداً فتطرحها و ما حولها» اگر جامد است او را و اطراف آن را دور بيانداز.

نقد استدلال به روايات دسته چهارم

 باز مرحوم شيخ(ره) فرموده اين روايت هم كنايه از حرمت اكل است. براى اينه اجماع داريم که همين روغن جامدى كه در آن
موش افتاده است، اگر از آن بعنوان استصباح استفاده كنيم اشال ندارد.



نقد محقق خوئ(ره) بر استدلال به اين روايت

اما مرحوم آقاى خوئ(ره) گفته‌اند كه امر به طرح در اين روايات، ظهور در حرمت مطلق الانتفاع دارد. وقت م‌گويد «او را
طرح م‌كنيم و كنار م‌اندازيم»، ظهور در اين دارد كه اصلا هيچ استفاده‌اى از آن نن. لذا ايشان فرموده همان جواب كه در
روايات اهراق داديم اينجا مدهيم؛ يعن بوييم امر به طرح، يك امر ارشادى است و امر مولوى نيست تا قابليت براى استدلال

داشته باشد.

نتيجة بررس و روايات 

نتيجه اين شد که در ميان روايات هم يك روايت كه دلالت بر اين داشته باشد و بنحو حم مولوى دلالت كند كه انتفاع به متنجس
به جميع انواع انتفاعات جايز نيست، ما چنين روايت نداريم. باق م‌ماند اجماعات كه در اينجا ادعا شده است كه ان شاء اله

بحث مکنيم.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


