
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۰۱ اسفند ۱۳۸۵

ماسب محرمه/ مستثنيات اعيان نجسه و متنجسه
جلسه 48 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

جواب‌هاى مرحوم شيخ انصارى(اعل اله مقامه الشريف) را از استدلال به آيه شريفه ملاحظه فرموديد و برخ از جواب‌ها
مناقشات داشت. و نيز عرض كرديم كه اگر تخصيص اكثر ، به اخراجات متعدده باشد قبيح است ول اگر به اخراج واحد باشد

قبيح نيست و اين مطلب را بزرگان نيز قبلا در فقه و اصول عنوان فرموده‌اند، مثلا از كسان كه همين نظريه را دارند مرحوم
محقق خوئ(قدس سره) است كه در مواضع از فقه به اين نظريه اشاره كرده‌اند ؛ كه تخصيص اكثر در آن جاي قبيح است كه

اخراجات متعدده است اما آنجاي كه اخراج واحد است قبيح نيست.

نقد دير بر استدلال به آيه

آيا از استدلال به اين آيه شريفه، جواب‌هاى ديرى هم م‌توانيم بيان كنيم يا نه؟ يك جواب اين است كه در اين آيه شريفه،
«رجس» اصلا بمعناى قذارة و نجاست ظاهرى نيست، چرا؟ به قرينه اين كه انصاب و ازلام و ميسر، نجاست ظاهريه كه

ندارند؛ بله پليدى باطن دارند، لذا دير جا ندارد كه بحث كنيم آيا فقط شامل اعيان نجسه م‌شود و يا شامل اعيان متنجسه هم
م‌شود .

اين نزاع درصورت است كه «رجس» بمعناى قذارت ظاهرى باشد. در كتاب مفردات راغب، «رجس» را به «الش‌ء القذر»
معنا كرده است، مرحوم طبرس در كتاب مجمع البيان «رجس» را به «خبيث» معنا كرده است. نه نجس، خبيث يعن پليد.

اصلا اگر قرآن را ملاحظه کنيد، در ترجمه لغوى اين كلمه، بيشتر به معناى پليدى معنا شده است، نه بمعناى نجاست ظاهرى يا
قذارت ظاهرى.

بيان احتمالات در آيه

يك بحث در اين آيه اين است كه آيا «رجس»، خبر اول است و «من عمل الشَّيطانِ» خبر دوم است، كه نتيجه اين دو خبر اين
م‌شود كه خداوند در اينجا دو علت را بيان م‌كند و هر كدام هم علت مستقل هستند، هم «رجسيت» عليت مستقله دارد، و هم

«من عمل الشَّيطانِ» عليت مستقله دارد. احتمال دير اين كه مرحوم ايروان م فرمايد «رِجس من عمل الشَّيطانِ» ، لف و
نشر مرتب است، يعن «رجس» م‌خورد به خمر، و «من عمل الشَّيطانِ» م‌خورد به آن سه‌تاى دير.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/273
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90


نقد استاد بر اين دو احتمال

اين دو احتمال ، خلاف ظاهر است ، براى اينه اگر واقعاً دو علت يا دو عنوان مستقل در آيه شريفه باشد ، اينجا بايد يا م‌گفت
«فاجتنبوهما» يا «فاجتنبوها» ، اما آيه م فرمايد «فَاجتَنبوه»، که به همان رجس برم گردد . اين ضمير مفرد خيل از

لمطانِ» بيان براى «رجس» است و نه تنها «عالشَّي لمع ندهد که اين «م‌كند و از جمله به ما نشان م‌احتمالات را دفع م
الشَّيطانِ» خبر دوم يا يك علت مستقله دوم نيست، بله در «من عمل الشَّيطانِ» از خصوصيات رجسيت است، يعن شارع
م‌خواهد بويد خود «رجس»، «من عمل الشَّيطانِ» است، نم‌خواهد بويد «خمر»، «انصاب و ازلام» و «ميسر» ازعمل

شيطان هستند.

به نظر ما معناي آيه اين است «انَّما الْخَمر و الْميسر و انْصاب و ازْلام رِجس» كه رجس چيست؟ خود شارع بيان م‌كند
حقيقت رجس چيست؟ «رجس» ، «من عمل الشَّيطانِ» است، رجس آن چيزي است كه از شيطان ناش م‌شود و از القائات
و ابداعات شيطان است ، هرچه م‌خواهد باشد.  بنابر اين اين احتمال كه ما بويم اين «من عمل الشَّيطانِ» خبر دوم يا علت

لمع نكه «م ه از رجساجتناب كنيد ، بل گويد هر رجس شارع نم دوم است، يا يك قيدى است براى «رجس» يعن
الشَّيطانِ» باشد اجتناب كنيد. با اين بيان ما ، تمام اينها دفع م‌شود .

لمع نگوييد «م‌كنيد، بعد م‌م ثيك م «سرِج زْلاما و نْصابا و رسيالْم و را الْخَمنَّمخوانيد «ا‌که  آيه را م شما زمان
الشَّيطانِ» كه اين «من عمل الشَّيطانِ» باز به قبل از رجس م‌خورد، يعن خمر و ميسر و انصاب و ازلام  از عمل شيطان
است. آن وقت باز بايد در مانحن بوييد كه اگر يك چيزى نجس يا متنجس بود اين از عمل شيطان است يا نه؟ كه در بحث

گذشته جواب سوم كه مرحوم شيخ(ره) بيان كردند فرمودند: وجوب اجتناب در موردى است كه رجس از عمل شيطان باشد.
يعن م‌گويند ما دو گونه «رجس» داريم، يك رجس كه «من عمل الشَّيطانِ» است و يك رجس كه « «من عمل الشَّيطانِ» »

نيست .

لمع ناست كه اين قيد را هم داشته باشد که «م رده است وجوب اجتناب براى رجسآيه ، اجتناب از مطلق رجس از واجب ن
الشَّيطانِ» آنوقت «من عمل الشَّيطانِ» يعن چه؟ يعن از ابداعات شيطان يا القائات شيطان باشد، و شيخ فرمودند چون قيد

«من عمل الشَّيطانِ» دارد ، اختصاص دارد به آنجاي كه «من عمل الشَّيطانِ» باشدو ما يعات متنجسه مثل دهن متنجس ، از
نرجس» ، «م» فرمايند اصلا‌هم اين را نديدم ‐ خداوند م كه ما داريم ‐ كه البته جاي اعمال شيطان نيست.  طبق اين بيان
عمل الشَّيطانِ» است ، يعن اين «من عمل الشَّيطانِ» بيان براى رجس است ، نه اينه بخواهد بويد آن موضوعات دو عنوان

دارند هم رجس هستند و هم من عمل الشَّيطانهِستند، بله تمام اينها يك عنوان دارند و آن «رجس» است، «رجس» چيست؟
رجس از عمل شيطان است و لذا ضمير مفرد آورده است «فاجتنبوه» يعن از همين رجس بايد اجتناب كنيد.

نظر محقق خوئ پيرامون اين آيه

لمع نطانِ» را يك قيد گرفته‌اند ، «مالشَّي لمع نر از جوابها كه در مصباح الفقاهة آمده اين است كه، ايشان هم «مدي ي
الشَّيطانِ» چنين معنا كرده اند «كون الافعال المتعلقة بالخمر و الانصاب و الازلام من عمل الشَّيطانِ» ، خود خمر از عمل

شيطان نيست، بله شرب خمر ، مست شدن يا بازى كردن با آلات قمار ، از عمل شيطان است. سپس شاهدى آورده و
فرموده‌اند در آيه 90 سوره مائده «انَّما يرِيدُ الشَّيطَانُ ان يوقع بينَم الْعدَاوةَ والْبغْضاء ف الْخَمرِ و الْميسرِ» م‌فرمايند شيطان
اراده م‌كند بين شما دشمن و عداوت قرار دهد .در چه؟ در خمر و در ميسر، يعن در اين آيه 90 سوره مائده م‌گويد : آدم با

خمر يك فعل انجام م‌دهد كه آن فعل، از عمل شيطان است. عرض كرديم اينها بر فرض اين است كه «من عمل الشَّيطانِ» را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=91
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90


يك قيد اضافه بيريم. اما اگر بوييم آيه م‌گويد «انَّما الْخَمر و الْميسر و انْصاب و ازْلام رِجس» كه «رجس» چيست؟ خود
شارع بيان م‌كند که رجس، عمل شيطان است، نه اينه ما دو جور رجس داشته باشيم. ظاهر كلمات كثيرى از بزرگان اين

است كه ما از آيه استفاده م‌كنيم که دو جور رجس داريم؛ يك رجس که «من عمل الشَّيطانِ» است و يك رجس که «من غير
عمل الشيطان» است.

مراد از اجتناب در آيه

نته ديرى كه در اينجا م‌خواهيم بيان كنيم اين است كه با غض نظر از تمام اين اشالات اگر بوييم رجس بمعناى قذارت
ظاهرى و نجاست است و بوييم نجاست شامل متنجس هم م‌شود ‐ اين نته را قبلاعرض كرديم که تفيك بين نجس و

متنجس ، يك اصطلاح فقه است ، اما از نظر آيات و روايات بين اينه تفيك نم‌شود، وقت م‌گوييم «هذا نجس» يا «انَّما
الْمشْرِكونَ نَجس» تفي بين اين دو نيست ‐ اگر گفتيم رجس در اينجا شامل نجاست ظاهرى است و شامل متنجس هم

م‌شود ، باز مستدل نم‌تواند ادعاى خودش را ثابت كند. چرا؟

براى اينه آيه دلالت بر اين ندارد كه اين اجتناب از متنجس به جميع انواع اجتناب واجب است، بله اجتناب از هر ش‌ء به اين
است كه از هر آن چه كه مناسب با آن ش‌ء است انسان اجتناب كند، اگر گفتند از «خمر» اجتناب كنيد ظهورش در اين است

که يعن از «شرب خمر» اجتناب كنيد، اگر گفتند از نجاست اجتناب كنيد ظهور در اين دارد كه آن را نپوشيد، اگر گفتند از
لباس نجس اجتناب كنيد ، معن آن اين نيست كه لباس نجس را در خانه هم نه نداريد، بله معنايش اين است كه استفاده

ننيد. اگر گفتند از قمار اجتناب كنيد اين بمعناى اين است كه با او بازى ننيد ، اگر گفتند از زن اجتناب كنيد – مثل اين که
قرآن م‌گويد اجتناب كنيد از امهات و خالات وعمات اجتناب کنيد ‐ يعن بااينها ازدواج ننيد .

گويند مردم ازعالم روى گردانده و اجتناب كردند يعن‌م رود عبادت كند، وقت‌ر نمدي اگر گفتند از مسجد اجتناب كرده يعن
نم‌روند از او استفاده و سؤال بنند. بنابر اين اجتناب از هر چيزى به تناسب با آن است، اگر گفتيم «رجس» بمعناى نجس

است و شامل متنجس هم م‌شود «فَاجتَنبوه» يعن از اجتناب كه مناسب با نجس است يا متنجس است را اراده م‌كند، شارع
مطلق انتفاعات را اراده نم‌كند، در نتيجه باز مستدل نم‌تواند اينجا به ادعاى خودش برسد. مستدل زمان به ادعاى خودش

م‌رسد كه بويد آيه دلالت دارد بر اين كه ش‌ء اگر متنجس شد جميع انتفاعات از او باطل است، لذا دهن وقت متنجس شد
اصلا نم‌شود از آن استفاده كرد الا ما خرج بالدليل كه استصباح تحت السماء است. ول اگر بخواهند اين دهن را به ديوار

كس بمالند كه آب داخل آن نرود م‌گويند آيه دلالت ندارد.

فرمايش محقق ايروان

اينجا در كلمات مرحوم ايروان يك نته‌اى وجود دارد . ايشان از يك طرف دائره را توسعه داده است از يك طرف هم دائره را
ضيق كرده است و فرموده از اين جهت كه آيه دلالت بر مطلق الانتفاع ندارد ما قبول داريم، آيه نم‌گويد از تمام انتفاعات بايد
اجتناب كرد، اما از اين طرف هم نم‌توانيم فقط به ي دوتا انتفاع هم منحصرش كنيم، بله بوييم درنجس و متنجس ، از آن

انتفاعات كه مشروط به طهارت است اجتناب كنيد. اما انتفاعات كه مشروط به طهارت نيست اجتناب از او واجب نيست.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90


با بيان محقق ايروان تفاوت بيان قبل

به نظرم اين بيان از بيان قبل دقيقتر است، بيان قبل اين بود كه بوييم «اجتناب ف كل ش‌ء بمايناسب ذلك الش‌ء» اگر گفتند
از خمر اجتناب كنيد يعن فقط شربش مراد است و بر چيز ديرى دلالت ندارد اما اين بيان يك مقدار دائره را توسعه ميدهد،

گوييم از خمر در آن چيزى كه متوقف برطهارت است اجتناب کن ، اما در آن چيزى كه متوقف برطهارت نيست مانع‌م
ندارد،  دائره‌اش يك مقدارى توسعه پيدا م‌كند .

عبارت مرحوم ايروان اين است «نعم تشمل جميع المنافع الظاهرة ‐ آيه تمام منافع ظاهره را شامل م‌شود ‐ حت غير
المشروط بالطهارة ‐ حت منافع كه مشروط به طهارت نيست ‐ فيون مفاد الآية اوسع من الاستعمال فيما يشترط بالطهارة

و اضيق من مطلق الانتفاع» اين که از يك طرف بوييم آيه م‌گويد هيچ انتفاع نبر، نه، آن را نم‌گوييم، نسبت به مطلق الانتفاع
اضيق است، از يك طرف هم دائره فقط در يك منفعت و دو منفعت نيست، در آنچه كه مشروط به طهارت هست بايد اجتناب

شود اما تمام منافع غير مشروط به طهارت را آيه شامل م‌شود. اين تمام كلام در اين آيه شريفه ، و معلوم شد كه آيه دلالت بر
مدعا ندارد. 

آيه دوم مورد استدلال بر مدعا

دو آيه دير هم هست كه بر مدعا به اينها هم استدلال شده است. مدعا چيست؟ مدعا اين است آيا ما از آيات استفاده م‌كنيم که
انتفاع به متنجس مطلقا حرام است يا نه؟ اگر چنين استفاده‌اى كرديم، آيا اين آيه بر آن اصل اول مقدم م‌شود؟  آيه دير، آيه
شريفه «والرجز فَاهجر» است که گفته اند «رجز» بمعناى «رجس» است. عرب‌ها گاه اوقات «س» را «ز» م‌گويند، مثلا

م‌گويند فلان كجاست؟ ميويد «مزجد» است، «رجز» همان «رجس» است و مراد از «رجس» هم «نجس» است . آيه
م‌گويد «والرجز فَاهجر» از نجس اجتناب كن، گفتيم نجس شامل متنجس هم م‌شود، لذا آيه م‌گويد انتفاع به متنجس مطلقا

باطل است.

نقد استاد بر استدلال به آيه

اين آيه شريفه را قبلا بحث کرديم و گفتيم «رجز» بمعناى نجاست ظاهرى نيست بله بمعناى نجاست باطن است، خصوصاً كه
در اين آيه به پيامبر م فرمايد : «و ثيابك فطهرو الرجز فاهجر» براى نماز لباست را پاك كن ، پس آنجا تطهير ظاهرى آمده ،

«والرجز فَاهجر» اين تطهير باطن است. در تفسيرعل بن ابراهيم «رجز» را به «الخس‌ء الخبيث» معنا کرده است.

خسء همان پست است و خبيث هم كه روشن است . در اين آيه شريفه احتمال قوى م‌دهيم اين آيه مربوط به باب صلاة باشد،
چون م فرمايد «و ثيابكَ فَطَهِر والرجز فَاهجر» اين  مربوط به باب صلاة است و دير دلالت بر حرمت مطلق الانتفاع ندارد و
اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال.  البته در اين كه اين آيه را به ضم خوانده‌اند يا به كسر  دو قرائت است ، مشهور به ضم «ر»
خوانده‌اند، بعض‌ها به كسر هم خوانده‌اند، در كتاب  مجمع البيان گفته «و يجوز ان تون لغتين» هردو لغتش درست است و

مثال زده به «ذُكر» و «ذِكر»، که شما چه بوييد ذُكر يا ذِكر، هردو درست است، اينجا هم همينطور .پس چون احتمال م‌دهيم
اولا «رجز» معناى نجاست ظاهرى نباشد، ثانياً اگر هم باشد مربوط به خصوص باب صلاة است ، دير دلالت بر حرمت مطلق

الانتفاعات از ش‌ء نجس ندارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=5
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=74&a=4


و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


