
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۲۹ آبان ۱۳۹۰

بحث تفسير موضوع پيرامون آيات معاد
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

متَّقُونَ، لَهانُوا يكنُوا وآم نُونَ، الَّذِينزحي مه و هِملَيع فخَو  هال اءيلونَّ اا بحث در آيه شريفه سوره مباركه يونس است «ا
» چند بحث در اين آيه شريفه مطرح است، يمظزُ الْعالْفَو وكَ هذَل هاتِ الملل دِيلتَب  ،ةرخا فا والدُّنْي اةيالْح ى فشْرالْب
اولين بحث این است كه مقصود از اولياء خدا چه كسان هستند؟ در اين آيه كه مفرمايد اولياء خدا «لا خوف عليهم و لا هم

يحزنون» اينها خوف و حزن ندارند. اولياء خدا چه كسان هستند؟ اولا اين نته را عرض كنيم كه از نظر لغوي مادهي ولايت در
جاي استعمال مشود كه دو چيز كمال ارتباط را با هم داشته باشند و بين اينها حائل نباشد، يك حائل كه از غير جنس طرفين
هست نباشد. مادهي ولايت يل هذا ذاك كنار اين قرار گرفت به اين معناست كه بين اين دو تا دير حائل نيست، بعد اين لفظ در

مواردي استعمال شده كه بين دو چيز يا دو نفر قُرب وجود دارد. حالا يا قُرب مان، يا قربن نسب و يا قُرب دين. در مورد
خداي تبارك و تعال هم ما مگوئيم خدا ول مؤمنين است، اله ول الذين آمنوا و هم مگوئيم مؤمن ول خداست. اين كلمهي
ولايت از الفاظ است كه در دو طرف استعمال مشود، هم مگوئيم خدا ول مؤمنين است، هم مگوئيم مؤمن ول خداست.
خدا ول مؤمن است لأنّه يل أمره و يدبر شأنه فيهديه إل صراطه المستقيم چون خدا شأن انسان را تدبير مكند، همهي امور

انسان را به عهده دارد و به صراط مستقيم هدايت مكند، لذا خدا ول انسان مشود، انسان ول خداست چون لأنّه يل إطاعته
ف أمره و نهيه چون امر و نه خدا را اطاعت مكند.

بنابراين ما وقت معناي لغويِ ولايت را بررس كنيم روشن مشود كه مراد از ولايت و ول، اولياء خدا يعين آنهاي كه تدبير
امورشان به دست خداست و اطاعت خدا را انجام مدهند. مرحوم طبرس در مجمع البيان راجع به اولياء خدا پنج قول در اين
اولياء خدا خوف و حزن « آيه بيان كرده، اينجا خداي تبارك و تعال مفرمايد «ا انَّ اولياء اله  خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ

ندارند. معناي اول فرموده «هم قوم ذكرهم اله بما هم عليه من سيماء الخير و الإخبات» آن قوم كه در قرآن خداي تبارك و
تعال فرموده در سيماي اينها اثر سجود است و اينها جزء مطيعين خداي تبارك و تعال هستند، عن ابن عباس و سعيد بن جبير.

ون فكه متحاب آنهاي گوئيم اولياء خدا يعنب هم استعمال شده، اينجاهم مه» ولايت در ماده حال قول دوم «هم المتحابون ف
اله هستند، حب به خدا دارند. «ذكر ذلك ف خبرٍ مرفوع».

« قول سوم كه بوئيم اولياء خدا را آيه بعد معنا كرده، چون در اين آيه مفرمايد «ا انَّ اولياء اله  خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ
آيه بعد مفرمايد «الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ» آنهاي كه ايمان آوردند و متّق هستند. البته اينجا يك نتهي ادب را عرض كنيم كه
تَّقُونَ» دنبالهي آيه قبل نيست لذا اينجا اگر اين الذينانُوا يكنُوا وآم آيه 64 است، «الَّذِين اين آيه از نظر قرآن آيه دوم است يعن
مه و هِملَيع فخَو  هال اءيلونَّ اا شود، بعد آيه را هم بايد اينطور خواند «ارا صفت براي اولياء خدا قرار بدهيم همينطور م

يحزنُونَ الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ» صفت براي اولياء خدا بشود. اما بعضها احتمال دادند كه «الذين» را اگر صفت قرار
شود چون «اولياء» هم خبر «إنَ» و منصوب است، اما احتمال دارد خودش مبتدا و در محل رفع باشد يعنبدهيم منصوب م
بايد اينطور خواند «ا انَّ اولياء اله  خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ» اينجا وقف كرد بعد اينطوري بخوانيم «الَّذِين آمنُوا وكانُوا

» كه ببينيد واقعاً نحوهي خواندنِ آيات چقدر در معنا تغيير مكند! اگر آن نحوهي ةرخا فا والدُّنْي اةيالْح ى فشْرالْب متَّقُونَلَهي

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=63
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62


اول را بخوانيم این است كه به آن يحزنون وقف ننيم و دنبالهاش را بخوانيم «ا انَّ اولياء اله  خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ
الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ» روي بيان اول «الذين» صفات براي اولياء اله است. اما احتمال دوم این است كه بخوانيم «ا انَّ

اولياء اله  خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ» اينجا مث كنيم و بعد بخوانيم «الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَلَهم الْبشْرى ف الْحياة الدُّنْيا
وف اخرة» به نحو كل خدا مفرمايد كسان كه ايمان آوردند و تقوا داشتند براي اينها بشارت در حيات دنيا و در آخرت

است. پس روي احتمال اول كه اگر ما صفت براي اولياء خدا قرار داديم، آيهي بعد اولياء اله را معنا كرده، اولياء خدا مؤمنين
متّق هستند. 

قول چهارم كه يك روايت از امام سجاد(ع) هم دارد این است كه اولياء خدا چه كسان هستند؟ «إذا أدوا فرائض اله» واجبات
خدا را انجام دادند «وأخذوا سنن رسول اله صل اله عليه وآله» به سنن پيامبر هم تمسك كردند «وتورعوا عن محارم اله» از

حرام اجتناب داشتند «وزهدوا ف عاجل هذه الدن» در اين دنيا زاهد بودند «ورغبوا فيما عند اله» نسبت به آنچه در نزد
خداست رغبت داشتند «واكتسبوا الطيب من رزق اله لمعايشهم» رزق طيب را در كسبشان به دست آوردند «لا يريدون به

التفاخر والتاثر» به وسيله رزق حلال هم كه به دست آوردند دنبال تفاخر و تاثر نبودند «ثم انفقوا فيما يلزمهم» در آنچه لازم
ما قدموا لآخرتهم» اين بيان ه لهم فيما اكتسبوا، ويثابون علبود بر اينها انفاق كردند «من حقوق واجبة، فاولئك الذين بارك ال

است كه امام سجاد7فرموده[1]. حالا در اين روايت امام سجاد7 مؤمن متّق را معنا كرده «الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ»
مفرمايند آنهاي هستند كه واجب را انجام مدهند، مستحبات را هم عمل مكنند، حرام را ترك مكنند، زاهدند، بهشت خدا

جزء آمال و آرزويشان است، رزق حلال و كسب حلال دارند، واجبات مالشان را هم مپردازند. اين بيان چهارم جداي از آن
بيان سوم نيست.

قول پنجم این است«هم الذين توالت أفعالهم عل موافقة الحق» افرادي كه دائماً افعالشان متوالياً عنوان موافقت با حق را دارد،
اولياء اله يعن تمام افرادي كه افعالشان ي پس از ديري به عنوان حق واقع مشود.

اينجا نحوهي خواندن آيه فرق مكند و خود اين روايت كه از امام سجاد(ع) هست كه بيانِ براي آيهي 64 است «الَّذِين آمنُوا
». اگر بوئيم روايت امام سجاد(ع) در تفسير اولياء اله آمده، اين قرينه مشود كه «الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ» هم وكانُوا يتَّقُونَ
مربوط به همين اولياء اله است، يعن صفت براي اولياء اله است كه ظاهر هم همين مشود، در نتيجه بر طبق اين روايت بايد

بوئيم الذين آمنوا و كانوا يتّقون مبتلا نيست، «الذين» صفت براي همان اولياء اله است.

پس روشن شد كه مراد از اولياء اله بر حسب اين روايت كه از امام سجاد(ع) رسيده چه كسان هستند؟ خود آيه هم مفرمايد
.« «الَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ

بعد مفرمايد اولياء خدا هيچ خوف ندارند كه گرفتار عذاب شوند « خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ» و حزن هم ندارند كه چيزي
مه و هِملَيع فخَو » فرمايندعليه دارد كه م ه تعالرضوان ال را مرحوم علامه طباطبائ را از دست بدهند. اينجا يك بحث

يحزنُونَ» اطلاق دارد يعن «لا ف الدنيا و لا ف الآخرة» يعن خداي تبارك و تعال يك قاعده كل را بيان مكند كه اولياء خدا نه
در دنيا، نه در آخرت، نه در برزخ و نه در قيامت، خوف و حزن ندارند. در برخ از آيات قرآن مثل آيات 67 تا 59 سوره زخرف
اينطور دارد؛ «يا عبادِ  خَوف علَيم الْيوم و انْتُم تَحزنُونَ» خدا به عباد خودش خطاب مكند و مفرمايد امروز (يعن روز

عباد من كسان  « ينملسانُوا مكنَا واتنُوا بِآيآم نداريد، بعد در دنبالهاش دارد «الَّذِين م شما خوف و حزنقيامت) لا خوف علي
هستند كه ايمان آوردند و مسلمان بودند. در آنجا دارد «يا عبادِ  خَوف علَيم الْيوم و انْتُم تَحزنُونَ، الَّذِين آمنُوا بِآياتنَا وكانُوا

مه و هِملَيع فخَو  هال اءيلونَّ اا از مفسرين به قرينه همين آيات سوره مباركه زخرف گفتند اين «ا برخ «ينملسم
يحزنُونَ» هم مربوط به قيامت است، يعن خداي تبارك و تعال راجع به قيامت بيان مكند كه اينها خوف و حزن را ندارند.

مرحوم علامه مفرمايد اين چه حرف است؟ اگر آيات دير دلالت بر اين دارد كه اينها خوف و حزن در قيامت ندارند، دليل بر
اين نيست كه ما بيائيم اين آيه را هم تقييد بزنيم، اين آيه اطلاق دارد «ا انَّ اولياء اله  خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ»، هم دنيا را

شامل مشود و هم آخرت را شامل مشود. باز مفرمايند آن آيه شريفه سوره فصلت ـ كه قبلا بحثش را مفصل گفتيم ـ «انَّ

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62


الَّذِين قَالُوا ربنَا اله ثُم استَقَاموا تَتَنَزل علَيهِم الْمَئةُ الا تَخَافُوا و تَحزنُوا وابشروا بِالْجنَّة الَّت كنْتُم تُوعدُونَ» مفرمايد اين
آيات ظهور در اين دارد كه هنام مردن اين تنزل ملائه و اين بشارت ملائه هست ول اين كفايت نمكند كه ما بوئيم پس اين

آيه « خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ» سوره يونس هم مربوط به هنام موت باشد. نه! اين اطلاق دارد، هم دنيا را مگيرد و هم
آخرت را. لذا مفرمايد اكثر مفسرين « خَوف علَيهِم و هم يحزنُونَ» به روز مردن و قيامت مقيد كردند، مفرمايد ما اين

مه و هِملَيع فخَو  هال اءيلونَّ اا رين (آن هم به قول ايشان اكثر مفسرين) آمدند گفتند اين آيه «احرف را قبول نداريم، مفس
يحزنُونَ» مربوط به زمان مردن و قيامت است، ايشان مفرمايد وجه براي اين مطلب نيست، آيه اطلاق دارد و اطلاقش همه را

شامل مشود، هم دنيا را مگيرد و هم آخرت را.

و هِملَيع فخَو » گويداست، آيه اطلاق دارد و نم ه عليه است و اين فرمايش فرمايش متينحق با مرحوم علامه رضوان ال
هم يحزنُونَ» در قيامت، اگر ظرف آيات دير هم قيامت است، اين قرينه نمشود كه اين آيه را هم به زمان قيامت مقيد كنيم.

(سؤال و پاسخ استاد): ايشان خوف را معنا كرده «إنما يعرض للنفس عن توقع ضررٍ يعود إليه» اگر انسان احتمال بدهد يك
ضرر، مصيبت يا گرفتاري به سراغش مآيد از آن خوف دارد، حالا اين ضرر دنيوي باشد يا عقاب اخروي باشد، اين مربوط به
خوف است. «والحزن إنما يترء عليها لفقد ما يحبه» انسان اگر چيزي را كه دوست دارد از دست بدهد محزون مشود، بچهاش

را از دست بدهد، پدرش را از دست بدهد، مالش را از دست بدهد حزن پيدا مكند، اين هم در دنيا معنا دارد و هم در آخرت
معنا دارد. 

عبارت مرحوم طبرس این است كه «بين سبحانه تعال أنالمطيعين له الذين تولوا القيام بأمره وتولاهم سبحانه بحفظه»
مطيعين خدا، آنهاي كه امر خدا را عهدهدار شدند و اطاعت كردند و خدا هم ولايت اينها را قبول كرد و اينها را حفظ كرده «لا
خوف عليهم يوم القيامة من العقاب»[2] يعن ي از همان اكثر مفسرين كه مرحوم علامه فرموده مرحوم طبرس در مجمع

البيان است.

«يمظزُ الْعالْفَو وكَ هذَل هاتِ الملل دِيلتَب  ةرخا فا والدُّنْي اةيالْح ى فشْرالْب مفرمايد «لَهعمده مطلب این است كه بعد م
مراد از اين بشري در اينجا چيست؟ مرحوم طبرس در اينجا سه احتمال ذكر كرده[3]؛ احتمال اول این است كه «أحدها أن

البشرى ف الحياة الدنيا ه ما بشرهم اله تعال به ف القرآن عل الاعمال الصالحة» بشري يعن همين آيات بهشت و
وعدههاي كه خدا به انسان در مقابل اعمال صالحهاش داده! كه اگر عمل صالح انجام بده اين نتايج را دارد، اين يك احتمال.

احتمال دوم این است «وثانيها أن البشارة ف الحياة الدنيا بشارة الملائة للمؤمنين عندموتهم بأن لا تخافوا ولا تحزنوا
وأبشروا بالجنة لهم البشري» يعن ملائه به مؤمن هنام مردنش بشارت مدهد كه ما اين آيه را به همين دليل ذكر كرديم كه
ملائه به مؤمن هنام مردن بشارت مدهد كه تو چه جاياه داري و چه چيزي در انتظار توست؟ نه اينه فقط بشارت بدهد

خوف و حزن نداشته باش، همه چيزهاي كه در انتظار اوست را به او نشان مدهد.
احتمال سوم این است كه مراد از بشارت در دنيا « أنها ف الدنيا الرؤيا الصالحة يراها المؤمن لنفسه أو ترى له»
خواب خوب كه مؤمن مبيند. بر طبق اين معنا ي از علائم اولياء خدا، ديدنِ خوابهاي خوب است كه خودش رؤياهاي

صالحه مبيند، ديدن رسول خدا، ائمه طاهرين، ديدن بهشت و مناظر بسيار خوب در عالم خواب و حتّ ديدن بهشت كه
بعضها در همين عالم بهشت را در عالم رؤيا مبيند، اينها رؤياهاي صالحه است. ي از علائم اولياء خدا بر طبق اين بيان

رؤياي صالحه است. پس در دنيا «بشري» همان رؤياي صالحه است كه مؤمن مبيند و در آخرت «بشري» چيست؟ آيه
دارد:  «لهم البشري ف الحياة الدنيا وف الآخرة بالجنة وه ما تبشرهم الملائة عند خروجهم من القبور» وقت اينها از قبر

بخواهند خارج شوند، ملائه به اينها بشارت مدهند «وف القيامة إل أن يدخلوا الجنة، يبشرونهم بها حالا بعد حال» در
قيامت هم به اينها بشارت بهشت داده مشود. اين ي از احتمالات.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=62


و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1]. ناسخ التواريخ ج1 ص 947 من احواله (ع) ومعالم العبر للنوري.

[2]. مجمع البيان ف تفسير القرآن ج 5، ص 180.

[3]. مجمع البيان ف تفسير القرآن، ج5، ص 120.


