
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۹ آبان ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ام شرعدامنه دخالت عرف در استنباط اح

بحث تأثير عرف در استنباط و مقدار دخالت عرف در باب اجتهاد، بحث مفصل است كه بايد در زمان مناسب به آن بپردازيم. به
خصوص  که برخ افراد در مقالات و نوشته های خود اظهار میدارند اصلا ادله منحصر در ادلهي اربعه نیست و عرف را به

عنوان دلیل پنجم و ي از منابع احام قرار داده اند. در بعض از كتب كه من مراجعه كردم و مربوط به برخ از دانشاهها
است ملاحظه كردم كه اين را تصريح كردند كه عرف در كنار ادلهي اربعه به عنوان ي از منابع است كه ما متوانيم از

طريق آن احام را به دست بياوريم كه اين خيل مطلب عجيب است و به هيچ وجه قابل قبول نيست كه ما عرف را به عنوان
مصدر و منبع احام شرع قرار دهيم، حـت اهل سنت كه اين همه به مسئلهي عرف بها دادند تصريح مكنند به اينه عرف

مصدر و منبع حم شرع نيست! خود همين ي از موضوعات است كه انشاءاله بايد بعداً دنبال كنيم كه آيا عرف در استنباط
گوئيم «كلاُخري همان طوري كه ما در مورد عقل  قاعدهي ملازمه را درست کرده و م ه دخالت دارد يا نه؟ بعبارةام شرعياح

ما حم به العقل حم به الشرع» آيا میتوان گفت «كل ما حم به العرف حم به الشرع». اين ملازمه را در عرف هم داريم يا
نه؟ بعضها در صدد اثبات اين هستند كه چنين مطلب وجود دارد.

يك بحث مهم كه نبايد از آن غافل شد این است که در زمان ما بعض دنبال عرف كردن دين هستند، يعن مگويند احام را
طوري بپذيريم كه مناسب با وضع عقلاي زمان و وضع عرف زمان باشد و در هر زمان احام مورد پسند آن زمان مطرح باشد.

در يك زمان اقتضا مكرد كه حدود اسلام به يك نحوي اجرا شود، الآن به يك نحو ديري بايد اجرا شود. در يك زمان اقتضا
مكرد شهادت زن قبول نشود، الآن بايد قبول شود. در همهي ابعاد اسلام دنبال عرف كردن دين هستند كه اين عرف كردن دين
معنايش این استه اصلا فاتحهي دين را بخوانیم، دير چیزی از دین باق نم ماند ، اين هم يك بحث ديري است كه مورد توجه

و مهم است. 

اينها مباحث است كه مطلبد در زمان مناسب مورد بررس قرار دهیم و ان شاءاله پس از اتمام بحث  تنبيهات به اين مطلب
خواهیم پرداخت. آنچه كه از آقايان انتظار مرود این است كه در اين مدت كه بحث  تنبيهات را مطرح مینیم مقداري راجع به

مواردي كه فقها به عرف تمسك كردند، مطالعه کرده و اين موارد را بررس كنيد و فيشبرداري كنيد ببينيد فقها در چه مواردي به
عرف تمسك كردند. ما در بحث گذشته برخ از اين موارد را در مسائل اصول و فقه ذكر كرديم كه ي از چيزهاي را كه

فراموش كرديم ديروز عرض كنيم بحث الغاء خصوصيت است كه فقها در بسياري از موارد به استناد عرف از يك عنوان در يك
دليل الغاء خصوصيت مكنند و اين مطلب پذيرفته شده است و مطلب است كه در روش اجتهادي همهي فقها وجود دارد كه
جاي كه مجال و امان الغاء خصوصيت باشد، مآيند به استناد به عرف الغاء خصوصيت مكنند. مثلا رجل شك بين الثلاث
و الأربع، عرف مگويد رجل خصوصيت ندارد. در شك سه و چهار ش بين رجل و زن نيست. حالا چه ميزان داريم از نظر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


همين عرف براي الغاء خصوصيت و در كجا مشود الغاء خصوصيت كرد؟ كجا نمشود الغاء خصوصيت كرد؟ خود اين هم
يك مطلب بسيار مهم است. عل ايحال اگر آقايان عنايت كنيد و اين كتب فقه و اصول و قواعد فقه را مرور كنيد ببينيد فقها

در كجا به عرف تمسك كردند.

اشال امام خمین ـ نظریه خطابات قانونیه:

 بحث ما در اين بود كه آيا خروج از محل ابتلا در اطراف علم اجمال مانع از منجزيت هست يا نه؟ و به عبارت دير دخول در
محل ابتلا از شرايط منجزيت علم اجمال است يا خير؟ ما تا اينجا دليل شيخ را پذيرفتيم که همان مسئله استهجان عرف بود .از

آنجا به كلام مرحوم اصفهان و بعد هم به اين بحث مهم دخالت عرف رسيديم. قبلا عرض كرديم نسبت به اين دليل سه اشال
وجود دارد، ي اشال اصفهان بود كه جواب داديم. اشال دوم اشال مرحوم آقاي خوئ قدس سره بود كه آن را هم جواب

داديم. اشال سوم كه اشال مبناي و مهم است اشال است كه امام رضوان اله تعال عليه دارد. امام از همين بحث نظريه
خطابات قانونيه را ابداع کردند، اين نظريهي خطابات قانونيه كه عرض كردم شروعش از همين بحث ابتلا در اطراف علم

اجمال و شرطيت ابتلا است و بعد هم جاهاي دير اصول و فقه امام اين را مورد توجه قرار دادند و تعبيري را مرحوم شهيد
حاج آقا مصطف خمين رضوان اله تعال عليه در اصول خود دارد كه فرموده اين نظريهي والد ما يك عنايت خاص خدا به

ايشان بوده و نظريهاي است كه از اول فقه تا آخرآنرا متحول مكند. 

بعض از نظريات كه بزرگان مدهند دايرهي تأثيرش كم است و مثلا در يك بحث اثر دارد، اما اين بحث در همه فقه تأثيرگذار
است. در اصول تأثيرگذار است، در فقه تأثيرگذار است و آن نظريهي خطابات قانونيه است. 

ما سال گذشته در بحث فقهمان به يك مناسبت اين بحث خطابات قانونيه را مطرح كرديم و آقايان اگر ميل دارند به آنجا مراجعه
كنيد از جلسه 92 تا 112 بحث فقه معاملات سال گذشته، حدود 20 جلسه راجع به اين نظريه بحث شد. اشال در ما نحن فيه

عنوانش این است كه شرطيت ابتلا در منجزيت علم اجمال روي نظريهي مشهور كه خطابات را شخص مدانند صحيح است.
اما روي تحقيق كه خطابات خطابات قانونيه است اين شرطيت ابتلا براي منجزيت علم اجمال صحيح نيست.

 و قانون تقسیم خطاب به خطاب شخص

امام رضوان اله عليه مفرمايند ما دو جور خطاب داريم؛ خطاب شخص داريم و خطاب قانون. در خطاب شخص مولا
مخاطب يا مخاطبين معين را در نظر مگيرد. در خطاب قانون اصلا مولا ملّف را در نظر نمگيرد، در خطاب قانون مولا

فقط در مقام جعل قانون است، آن وقت مفرمايند به نظر ما تمام خطابات شرعيه خطابات قانونيه است. أقيموا الصلاة، اوفوا
بالعقود، احل اله البيع، تمام اين خطابات شرعيه از قبيل خطابات قانونيه است كه ملّف در آن مورد توجه نيست، وقت شارع

اوفوا بالعقود را مطرح مكند يا اقيموا الصلاة را مطرح مكند در مقام جعل قانون كلّ وجوب وفاء بالعقد است، در مقام جعل
قانون كلّ وجوب الصلاة است. آن وقت خطاب شخص شرايط دارد، اگر در يك جا مولا به يك شخص كه دست و پايش را
اُخري در خطاب شخص است . بعبارة اين خطاب خطابِ قبيح گويند هذا الخطاب قبيحبستهاند امر كند كه حركت كن، م

قدرت معتبر است، در خطاب شخص مخاطب بايد قادر بر انجام عمل باشد، اگر قادر نباشد اصل تليف و اصل خطاب به او
توجه پيدا نمكند و توجه پيدا كردنش را عقلا قبيح مدانند. اما در خطاب قانون مگوئيم خطاب قانون يعن خطاب كه به

عنوان جعل قانون مطرح مشود. در خطاب قانون خدا و مولا ملّف را در نظر نمگيرد، وقت ملّف در نظر گرفته نمشود



دير مسئلهي عجز، قدرت، علم، جهل، سهو، نصيان، نوم و بيداري و ... هيچ ارتباط به مسائل تليف ندارد! خداي تبارك و
تعال به نحو قانون كلّ وجوب الصلاة را جعل كرده. اين وجوب الصلاة براي ملّف است در جاي دير هم شرايط ملف را

بيان كرده، اين وجوب الصلاة انطباق پيدا مكند بر ملّف، اما در حين خطاب خداوند اصلا ملّفين را در نظر نمگيرد.
مفرمايند فقط در خطابات قانونيه عقل مگويد بايد يك جمع باشند كه اين قانون را اجرا كنند. اما مخاطب را در نظر بيرد،

ملف را در نظر بيرد، خطاب موجه او باشد معنا ندارد، خطابات قانون فقط براي اينه لغو نباشد بايد يك جمع باشند كه اين
قانون را اجرا كنند. 

از اينجا مفرمايند مشهور گفتند اين خطابات شرعيه به عدد الملّفين انحلال پيدا مكند، مفرمايند ما اين را قبول نداريم،
مشهور مگويند اقيموا الصلاة انحلال پيدا مكند به هفت ميليارد اقيموا الصلاة، حالا در زمان ما مثلا بوئيم جمعيت بشر هفت

ميليارد است، به تعداد هر ملّف يك اقيموا الصلاة در مآيد، مشهور انحلال هستند، لذا مگويند هر ملّف يك اطاعت جدا
دارد و يك عصيان جدا دارد. امام مفرمايد اصلا انحلال وجود ندارد، هيچ وقت نمتوانيم بوئيم اين اقيموا الصلاة انحلال پيدا
مكند به تعداد ملّفين. انحلال نيست و انطباق است. يك قانون كلّ است، اين ملّف مشمول اين قانون كلّ است و اين قانون

بر آن منطبق مشود و انحلال در كار نيست.

 بنابراين ايشان مفرمايند خطابات خطابات قانونيه است، اين يك. در خطابات قانونيه ملّف مدّ نظر نيست، اين دو. انحلال در
كار نيست، اين سه. نتيجهي اين نظريه این است كه وقت خدا قانون را براي ملّف جعل كرده اين قانون هم شامل عالم مشود

و هم شامل جاهل مشود، اين قانون هم شامل عاجز مشود و هم شامل قادر، يعن آدم عاجز هم ملّف است، آدم عاجز هم
اين قانون شاملش مشود، منته عجز عقلا  براي عذر م آورد ، مشهور مگويند تليف به آدم عاجز اصلا متوجه نمشود،
امام مفرمايد خطاب قانون شامل آدم عاجز هم مشود، منته اين آدم عاجز، به سبب عجز  عقلا عذر دارد، آن وقت شامل
نائم مشود، آدم خواب اين تليف شاملش است، شامل جاهل مشود، همهي اينها را مگيرد، شامل عاص مشود. اساساً
ي از اشالات كه به مشهور وارد است و امام مفرمايند مشهور نمتوانند اين اشال را حل كنند و آن این است كه تليف
چطور متوجه به عاص مشود؟ وقت كه مولا مداند انزجار در عاص به وجود نمآيد و مداند اين كار را انجام نمدهد،

توجه تليف به او استهجان دارد، نظير همان اشال كه قبلا بود.

مفرمايند روي نظريه مشهور كه خطابات را خطابات شخص مگيرند تليف به عصاة قابل جواب نيست، اما روي نظريهي
خطابات قانونيه تليف به عصاة مانع ندارد، براي اينه شارع از اول تليف را به نحو قانون جعل كرده، اين تليف را كه به

نحو قانون جعل كرده شامل مطيع مشود و شامل عاص هم مشود. باز به عبارت دير امام مفرمايند مشهور ارادهي
تشريع است، ارادهي تشريع همان حم است. اين را يك جوري معنا كردند اما امام اراده تشريعيه را به نحو ديري معنا

مكنند. مشهور مگويند ارادهي تشريع «إرادة أن ينزجر أو ينفعل، ارادة أن ينبعث الملّف عن هذا التليف أو ينزجر الملّف
عن هذا التليف» ارادهي تشريعيه را مشهور اينطوري معنا مكنند. همين كه مگوئيم حم يعن بعث است و بعث براي انبعاث
است، حم يعن زجر و زجر براي انزجار است، اراده فعل يا اراده ترك. حالا اصلا همين را بوئيم ارادة الفعل أو إرادة الترك، به

مشهور مگوييم امر يعن چه؟ مگويد ارادة أن يفعل الملّف، نه يعن چه؟ ارادة أن لا يفعل الملّف. اما ايشان مفرمايد ما
ارادهي تشريع را اينطوري معنا نمكنيم، در ارادهي تشريعيه فعل و عدم فعل، در انزجار ارادهي ملف دخالت ندارد! ارادهي

تشريع يعن ارادة جعل القانون يعن ارادة التشريع، اين مشود ارادهي تشريعيه. مگوئيم مولا به ارادهي تشريعيه وجوب صلاة
را جعل كرد، مولا به ارادهي تشريعيه وجوب صوم را جعل فرمود، ارادهي تشريعيه يعن ارادة جعل القانون.



قانون جعل مشود اما در حين جعل قانون ملّف در نظر گرفته نمشود، ملف خطاب نمشود، ول وقت ادلهشان را ذكر
مكنند مفرمايند شاهد بر مدعاي ما اين قوانين عرفيه است، اين قوانين كه امروز در مجلس شوراي اسلام تصويب مشود

به چه كيفيت است؟ ايشان مفرمايد عقلا در قانونذاري اشخاص را، ذات و صفات اشخاص را در نظر نمگيرند بله
مگويند اين قانون در اين كشور است كه بايد افراد ماليات بدهند. قانون براي ملّفين است اما ملّف مخاطب او نيست، همهي

دقت كه امام فرمودند این است كه مفرمايند وجوب صلاة عل كل ملفٍ جعل مشود،بالأخره قانون به قول شما براي چه
كس است؟ براي خلأ كه نيست! قانون براي همين مردم است، عل كل ملّفٍ، اما اين ملف مخاطب اين قانون نيست. اين
قانون بر آن انطباق پيدا مكند اما خود اين ملّف و خصوصيات در اين خطاب و در اين جعل دخالت ندارد.به عبارت دیر

قانون مخاطب نمخواهد بله كسان را م خواهد كه اين قانون مربوط به آنها و مرتبط با آنها باشد.

در بحث لاحرج اگر فقيه در يك موردي به بخواهد به لاحرج تمسك كند مگويد چون لاحرج امتنان است در صورت متوانيم به
آن تمسك كنيم كه خلاف امتنان بر شخص دير نباشد. مثالش اين است كه يك كس مال ديري را غصب كرده، اين مال در يد
غاصب تلف شده و الآن ذمهاش مشغول به اين است كه مثل اين مال را بدهد، مخواهد به بازار برود مثل را بخرد، اين مثل را

يك نفر در بازار دارد كه به صد برابر قيمت مدهد. اينجا به لاحرج تمسك مكنند و مگويند« ما جعل عليم ف الدين من
گويند لاحرج را جاياست، جواب: م گوئيم اگر غاصب بخواهد اين جنس را به صد برابر بخرد برايش حرجحرج»، م

كنيد اما دست مالك بيچاره خالري نباشد، شما با لاحرج از غاصب حمايت مك كرد كه خلاف امتنان بر ديشود تمسم
مماند، اين بحثها مطرح مشود.

امام آنجا مفرمايند اساساً با اين مبناي كه ما داريم اينه بوئيم در لا حرج امتنان بر اين شخص باشد، خلاف امتنان بر ديري
نباشد يك حرف لغوي است، روي خطابات قانونيه دير امتنان بر اين شخص خلاف امتنان بر اين شخص اصلا معنا ندارد،

روي خطابات قانونيه مگوئيم جعل لاحرج امتنانٌ عل نوع الامة ولو بر اين آدم كه در موردش مخواهيم جاري كنيم خلاف
امتنان باشد، ولو در اين موردي كه جاري مشود بر يك آدم ديري كه اين طرف قضيه است خلاف امتنان باشد، روي خطابات
قانونيه ما دير امتنان به اين شخص، عدم امتنان به آن شخص، اينها نقش در مسئله ندارد. مفرمايند همين مطلب در ما نحن
ليف إجتنب عن النجس بیايد، اگر ياز اين دو تا نجس است، ت داريم ي كه علم اجمال فيه در اينجا هم هست، اگر اينجاي
از اينها خارج از محل ابتلا باشد، روي خطاب شخص آنه خارج از محل ابتلا است قابليت تخاطب ندارد، اما روي خطابات

قانونيه چه اشال دارد؟ روي خطابات قانونيه شارع به نحو قانون وجوب اجتناب از نجس را جعل فرموده، وتفاوت نمیند که
آن نجس از محل ابتلا خارج باشد یا نباشد. 

بعبارة اُخري، اين را امام در حاشيه كفايهشان در همين بحث تصحيح مكنند و مفرمايند اگر ما خطابات قانونيه را قبول ننيم
لازمهاش این است كه آن ظرف خارج از محل ابتلاي كه در هند است و نجس است، براي من كه در اينجا هستم نجس نباشد و
براي آن آدم كه در آنجاست نجس باشد و اين قابل التزام نيست، روي مبناي مشهور بايد اينطور بوئيم كه آن ظرف براي ما

نجس نيست ، چون از محل ابتلاي ما خارج است، تليف نمتواند به ما متوجه شود، امام براي مدّعايشان چند شاهد مآورند،
دليل مآورند، بعض از ادلهي مشهور را رد مكنند كه البته عرض كردم اين يك بحث خيل مفصل و مهم است كه ما

بحمداله در سال گذشته به صورت مستوفا اين بحث را مطرح كرديم. همان جا عرض كرديم يك جزوهاي از طرف دفتر نشر آثار
امام رضوان اله عليه منتشر شده با عدهاي راجع به همين خطابات قانونيه مصاحبه كردند، آدم وقت آن مصاحبه را مخواند
خوب و دقيق آن مصاحبه شونده متأسفانه نظريه امام را در خطابات قانونيه متوجه نشده! بحث بحثِ خيل فهمد كه اصلام
است، مرحوم والد ما رضوان اله عليه شديداً طرفدار اين نظريه بودند و از اين نظريه در مواردي كه حتّ خود امام هم در فقه

استفاده نرده بودند ايشان استفاده كردند، اما بالأخره ما نتوانستيم بفهميم و در همان بحث سال گذشته به نتيجهاي نرسيديم.



حالا آن بحث را آقايان ببينيد و دير نيازي نيست كه بخواهيم آن را اينجا ترار كنيم، ادله را مفصل آورديم.

عل ايحال ي از اشالات كه به اين دليل شيخ وارد است همين فرمايش امام رضوان اله عليه است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين 


