
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۳۹۰

بحث تفسير موضوع پيرامون آيات معاد
جلسه 37 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث در آيات شريفه سوره مباركه فجر است كه در جلسه گذشته مقداري در مورد آن صحبت كرديم «يا ايتُها النَّفْس الْمطْمئنَّةُ،
ارجِع الَ ربِكِ راضيةً مرضيةً» عرض كرديم كه مراد از نفس مطمئنه چيست؟ تعابيري را از كلمات مفسرين بيان كرديم و

عبارات را از كتاب الميزان مرحوم علامه ذكر كرديم و روشن شد كه تفاوت چه مقدار زياد است؟ از يك طرف برخ از مفسرين
مطمئنه را به مؤمنه معنا مكنند. اي نفس كه مؤمن به خدا و قيامت و معاد هست و در نتيجه شامل همه مؤمنين مشود. از يك

طرف طبق اين عبارت كه مرحوم علامه دارد ولو ايشان تصريح نردند كه افراد معصوم مراد است ول لازمه اين كلام و اين
بيان این است كه نفس مطمئنه را فقط انسانهاي كه مقام عصمت دارند عهدهدارند و اگر بخواهيم از اين تنزل كنيم ـ يك مقدار

كمتر از اين ـ افرادي كه تالتلو معصومين هستند، اما دايره دايرهي خيل محدودي مشود.

اگر به آيات قرآن كريم مراجعه كنيم؛ گفتيم اگر بخواهيم بوئيم المطمئنة بذكر اله خلاف ظاهر است، المطمئنة بثواب اله
خلاف ظاهر است، المطمئنة ببشارة الجنة، همه اينها خلاف ظاهر است؛ ما بخواهيم در مطمئنه، تقديري بيريم و بوئيم نفس

مطمئنه يعن نفس كه به او بشارت جنّت داده مشود در هنام مردن، يا در اثر ذكر خدا، يا ثواب خدا، اينها تمام خلاف ظاهر
است. وقت موارد استعمال لفظ اطمينان را در قرآن ملاحظه كنيم مثلا در سوره مباركه يونس آيه 7 دارد «ورضوا بِالْحياة الدُّنْيا
نوا إليها، آرام گرفتند در حيات دنيا، مقصرين ميلهم علس دنيوي و اطمأنّوا بها يعن شدند به زندگ اينها راض «نُّوا بِهااطْمو
لذائها و زخارفه يعن اينها تمام هم و غم خودشان را محدود كردند به لذائذ و زخارف دنيا، يعن اطمينان در هر موردي به لحاظ

همان مورد است. اگر گفتيم اطمأنّوا بها يعن به اين حيات دنيا آرام گرفتند، يعن تمام لذّت و سون و آرامش خودشان را در
» يعن اطمأننتم بالموضع استقرتم، أقمتم به نَنتُماذَا اطْمدنيوي قرار دادند، يا در آيه مباركه 103 از سوره نساء «فَا همين زندگان

آن مان. يا در آيه 95 سوره مباركه اسراء كلمهي «مطمئنّين» دارد يعن ساكنين ف الأرض.

در ماده اطمينان سون و آرامش است؛ انسان گاه اوقات آرامش خودش را ـ خداي نرده ـ دنيا قرار مدهد كه اين اطمينان
به دنيا مشود، گاه اوقات يك مان معين قرار مدهد، اطمينان به او مشود. حالا بايد با توجه به اين نتهاي كه در معناي

اطمينان وجود دارد، در مورد نفس ببينيم به چه معناست؟ «يا ايتُها النَّفْس الْمطْمئنَّةُ» يعن اي نفس كه نسبت به خدا و
اعتقادات و همه چيز ايمان داري، يعن در نتيجه نفس مطمئنه مشود همان نفس مؤمنه، ايمان. يا يك مقدار بالاتر يقين را هم به

آن اضافه كن، در كلمات بعض از مفسرين هم آمده كه مطمئنه را به معناي موقنه بيريم، كس كه يقين دارد يك سون و
آرامش دارد، شما بوئ من يقين دارم زيد زنده است و برايم خيل روشن است و خيالم راحت است زيد زنده است، از جهت
فري و اعتقادي اطمينان داريد، خود اطمينان كه در اصول خيل مورد بحث قرار مدهيم. اطمينان يعن من تزلزل ندارم و

خيالم راحت است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


اتر ما اين نكند، ديشود از آن استفاده منفس غير متزلزله، نفس موقنه، نفس مؤمنه، همين اندازه م حالا نفس مطمئنه يعن
كه مرحوم علامه رضوان اله تعال عليه، ولو اينه ايشان هم اول تعبيرشان فرمودند «ه الت تسن إل ربه» سون به رب
دارد «و ترض بما رض به فتري نفسها عبداً لا يملك لنفسه شيئا من خيرٍ أو شرٍ أو نفع أو ضرٍ و يري الدنيا دار مجاز و ما

يستقبله فيه» مشود اين نته را خدمت ايشان عرض كنيم كه اين قيود يك مقداري اضافه شده، نفس كه به خدا سون دارد و
يقين هم دارد، حالا بوئيم اين «ف جميع الحالات» در خير، شر، نفع و ضر خودش را عبد «لا يملك لنفسه» بداند، اگر اين را
بخواهيم بوئيم خيل از افراد از اين آيه شريفه خارج مشوند. «يا ايتُها النَّفْس الْمطْمئنَّةُ» يعن نفس مؤمنه موقنه و نفس كه

سون إل الرب دارد و به خدا اطمينان دارد، وجود خدا و اوصاف خدا را و قيامت خدا را همين اندازه قبول دارد.

مرحوم علامه در معناي مطمئنه، «و ترض بما رض به» را آوردند، ما عرضمان این است كه اگر اينطور باشد معناي راضية
كنند. نفس وقتاست كه براي نفس ذكر م شود؟ نفس اماره، لوامه، مطمئنه، راضيه، مرضيه و ملهمه داريم، اين اقسامچه م

مطمئنه شد مرحلهي بعد از آن راضيه است، مرضيه است. حالا ما بيائيم تمام اين راضيه و مرضيه را هم در معناي اطمينان
بياوريم، اين درست نيست، آن يك مرتبهي بالاتري است.

ما باشيم و ظاهر آيه شريفه؛ در دنيا راضيه و مرضيه محقّق نمشود! اصلا مؤمن به اين مرحله كه واقعاً رضايت كامل نسبت به
خدا داشته باشد نيست الا بعد از موتش، يعن بعد كه موت خطاب «إرجع إل ربك» آمد بعد مشود «راضيةً مرضية».

(سؤال و پاسخ استاد): نفس تا مادام كه در دنياست مطمئنه مشود، يعن المؤمنة الموقنه به خدا و معاد. بعد در آيه
مفرمايدارجِع الَ ربِكِ بعد مفرمايد راضيةً، يعن بعد از خطاب إرجع نفس مؤمن راضية مشود. ما يك وقت آن رضاي

بحث اخلاق را مخواهيم مطرح كنيم؛ در دنيا ي از اوصاف پسنديدهي مؤمن این است كه راض باشد، رضاي به قضا و قدر
اله باشد، اما اين راضيه در اينجا ظهور آيه در این است كه بعد از خطاب «إرجع إل ربك» است، يعن نفس مؤمن موقن

وقت عمرش تمام شد و مخواهد از اين عالم دنيا برود خطاب إرجع إل ربك شد آنجا دير راضيه مشود و مرضيه خدا هم
آنجا محقق مشود. حالا اين معناي كه مرحوم علامه كردند در خود مطمئنه هم معناي راضيه وجود دارد و هم معناي مرضيه

وجود دارد.

خلاصه عرض ما در معناي مطمئنة اين شد كه ما باشيم و معناي لغوي «اطمينان» اطمينان قرار بر يك چيزي است «إطمأنّ
إل الأرض» يعن استقرار و آرامش و قرار بر يك مان. حالا اگر انسان اطمينان بر خدا پيدا كرد يعن ايمان و يقين به خدا

دارد، سون إل الرب دارد، همين اندازه است. اما اينه در ادامه بوييم «و ترض بما رض به» كه مرحوم علامه در معناي
مطمئنه اين را آوردند. عجيب این است كه باز در چند سطر بعد در عبارت الميزان وقت ايشان راضيه را معنا مكنند

مفرمايند «لأن اطمئنانها إل ربها يستلزم رضاها بما قدّر و قض» وقت مخواهند راضيه را معنا كنند مفرمايند اطمينان
نفس به رب مستلزم رضايت اين نفس است، مستلزم رضايت نفس به آنچه كه خداي تبارك و تعال مقدّر كرده.

شما قبلا مطمئنه را طوري معنا فرموديد كه رضا هم در آن وجود دارد، در حال كه نبايد در لغت اينطور معنا كنيم، مطمئنه يك
مرحله است و راضيه يك مرحلهاي است كه عرض كردم به حسب ظاهر آيه شريفه بعد از خطاب إرجع إل ربك است، كما

اينه فَادخُل ف عبادِي، بعد از آن است و «وادخُل جنَّت» هم بعد از آن است. يعن اين آيه شريفه تمام مراحل نفس را از حين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28


نزع روح و خروج از بدن بيان مكند براي نزع روح مؤمن. اي نفس مؤمنه و موقنه حالا إرجع إل ربك.

وقت اين خطاب به او متوجه شد و نفس اين خطاب را شنيد، به مقام رضا مرسد و مشود راضيه. تا حالا از اعمال خودش
خشنود نبوده ول حالا كه اين خطاب از خدا به او مرسد راض مشود.

مراد از مطمئنه آن مؤمنه و موقنه است و اين خطاب اختصاص به معصومين ندارد، البته ايمان و يقين مراتب بالاي دارد،
معصومين در اعل درجهي ايمان و يقين هستند. همانطوري كه در دنيا فهم ما نسبت به خدا با فهم معصوم نسبت به خدا فرق

دارد. همان طوري كه در دنيا معرفت ما نسبت به خدا با معرفت معصوم نسبت به خدا فرق دارد، اين إرجع إل ربك ينواخت
نيست، آن رجوع به رب كه به پيامبر گفته مشود، به امام حسين(ع) گفته مشود، به اميرالمؤمنين(ع) گفته مشود و آنچه كه
ه فأدخلاختلاف مرتبه زياد وجود دارد كما اين شود، يعنربك است كه به مؤمن گفته م إل فهمند غير از آن إرجعاينها م

ف عبادي وادخل جنّت هم همينطور است. تازه مراتب هم كه آنها دارند را ديران ندارند، آنچه كه از لغت متوانيم استفاده
كنيم راجع به مطمئنه، همين مؤمنه موقنه است، اينه ما از آن عصمت را استفاده كنيم و آن معناي كه مرحوم علامه فرمودند

اين استفاده نمشود.

(سؤال و پاسخ استاد): در دنيا افرادي هستند كه اعتقادشان درست است ول در حوادث كه برايشان پيش مآيد خيل نمتوانند
خودشان را كنترل كنند، با اينه مدانند همه چيز دست خداست، ول آن صبري كه در مقابل مصائب بايد داشته باشند را

ندارند، آن صبري كه در مقابل گرفتاريها و بلاها بايد داشته باشند ندارند، جزع و فزع مكنند. ما نمتوانيم بوئيم اينها از اين
» خارج هستند. «يا ايتُها النَّفْس الْمطْمئنَّةُ

نته بعد این استه معناي «ارجِع الَ ربِكِ» چيست و اين خطاب چه زمان گفته مشود؟ آيا هنام نزع روح گفته مشود
إرجعل إل ربك؟ كه كثيري از مفسرين مگويند عند الموت است. معناي دوم: عند البعث، وقت روز قيامت مخواهند از

قبرها بيرون بيايند و محشور شوند، آنجا خطاب مآيد يا ايتُها النَّفْس الْمطْمئنَّةُ ارجِع الَ ربِكِ» يعن إرجع إل ثواب ربك و
ما أعدّه لك من النعيم  به او گفته مشود كه حالا برگرد به ثواب خدا. معناي سوم: «قيل إرجع إل الموضع الذي يخص اله
سبحانه بالأمر و النه ف دون خلقه» يعن به آن موضع كه امور آنجا فقط مال خداست و امر و نه آنجا اختصاص به خدا
كنند و فقط امر و نه توانند امر و نههي خدا در آنجا نمملائ حت دارد و خلق خدا در آنجا دخالت ندارد!  خلق خدا يعن

خدا در آنجا وجود دارد. 

بعضها گفتند إرجع إل صاحبك و جسدك يعن روز قيامت كه مشود اين روح را كه تا حالا در قالب مثال بوده، جسم
همين انسان را حاضر مكنند و به روح مگويند داخل اين جسم شو، فيون الخطاب للروح عن ترجع إل الجسد. احتمال

پنجم این استه اين إرجع إل ربك بعد از حساب و كتاب است «يا ايتُها النَّفْس الْمطْمئنَّةُ ارجِع الَ ربِكِ» يعن بعد از اينه
حساب و كتابها تمام شد حالا قرار است كه اين شخص به بهشت برود و بعد از آن مگويند إرجع إل ربك. كداميك از اين

پنج احتمال درست است و آيه شريفه ظهور در كدام يك از اين احتمالات را دارد؟ اكثر مفسرين همان احتمال اول را گفتند يعن
حين الموت، كه اين آيه را ما به همين مناسبت كه داريم بحث مكنيم حين الموت چه اتفاق مافتد؟ اكثر مفسرين همين را

مگويند، حالا قرينه و دليل بر اين معنا چيست؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=89&a=28


در اينجا مخاطب نفس است، يعن از آن زمان كه نفس از جسم جدا مشود، يك وقت در قرآن مگويند «يا ايها انسانُ انَّكَ
كادِح الَ ربِكَ كدْحاً فَمَقيه» انسان آورده مشود، اما اينجا نفس است و نفس ظهور در آن زمان دارد كه از بدن خارج

مشود، يعن همان عند الموت است! متوانيم از نفس استفاده كنيم كه اين آيه مربوط به حين الموت است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


