
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

:1ـ استدلال قائلین شرطیت در معرض ابتلاء بودن علم اجمال

كسان كه قائلند شرط منجزيت علم اجمال این است که اطراف آن داخل در محل ابتلا باشد برای اثبات ادعای خود اظهار
داشتند كه اگر يك طرف از محل ابتلا خارج باشد، تليف نسبت به او استهجان دارد و قبيح است. بنابراين نتيجه گرفتند كه در

باب محرمات ـ كه اين قدر متيقّن از ادعاي آنهاست ـ علاوه بر قدرت عقليه قدرت عادي هم معتبر است و منظور از قدرت عادي
این است که عادتاً اين طرف و اين فعل مورد ابتلاء ملّف باشد، عادتاً امان ابتلا نسبت به او باشد.

 2ـ اشال: موارددیری وجود دارد که این دلیل در آنها جریان دارد: اينجا اشال پيش مآید كه همين دليل در مواردی دیر نیز
جاری است حال آنه در هیچی از این موارد چنین چیزی گفته نم شود.

 مورد نخست ـ جای که ملف اراده ی فعل حرام را ندارد:

جاي كه ملّف ارادهي فعل حرام ندارد ، همين دليل به عينه جريان دارد، اگر يك ملّف كه نوع ملّفين هم همينطورند، ارادهي
كشف عورت در منظر مردم ندارد، الآن نوع مردم و عقلا قريب به اتفاق اصلا در مخيلهشان خطور نمكند كه در منظر مردم

كشف عورت كنند! بايد طبق همين دليل بوئيم در چنين مواردي اصلا تليف وجود ندارد. در جاي كه اصلا ارادهي انجام حرام
در نفس ملّف انقداح پيدا نمكند، بوئيم اينجا هم بود و نبود تليف يسان است، خود تليف مثل تحصيل حاصل مماند، اگر
مولا بفرمايد لا تشرب الخمر يا مولا بفرمايد استُر عورتك، اينها محقّق هست. اين اشال است كه مرحوم محقق نائين قدس سره

در فوائد الاصول مطرح كردند و ديران دو اشال دير كه شبيه همين است، اضافه كردند .

پاسخ مرحوم نائین ـ قدرت عادی بر خلاف اراده ملف از شرایط خطاب است.

 نائين در جواب مفرمايد بين شرطيت قدرت عادي و بين مسئلهي ارادهي فعل فرق وجود دارد؛ قدرت از شرايط حسن خطاب
و تليف است، يعن در جاي كه ملّف قدرت عادي ندارد ولو قدرت عقل دارد، عقلا اين كار برايش امان دارد ول عادتاً اين

عمل از دسترس او دور است. اينجا مگوئيم وقت قدرت عادي نيست خطاب قبيح است، تليف قبيح است، قدرت عادي از
شرايط خطاب است اما ارادهي ملّف از شرايط خطاب نيست، ملّف چه اراده بند و چه نند شارع تليف را متوجه به او

م است، یعناز انقسامات اوليه است و قبل تعلّق الح فرمايد قدرت عادي مانند قدرت عقلم ر نائينكند. به عبارت ديم
قبل از آنه امر و نهاي بيايد شارع مگويد من اين نمازي كه مخواهم واجب كنم ده جزء باشد، با سوره باشد يا بدون سوره،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


با طهارت باشد يا بدون طهارت، رو به قبله باشد يا بدون استقبال، اينها را مگويند انقسامات اوليه، يعن انقسامات كه متوقّف
بر تحقّق تليف مولا نيست! اما انقسامات ثانويه آن انقسامات است كه متوقف بر تليف مولاست، يعن بعد از اينه اين تليف
آمد مگوئيم يا اين تليف امتثالش با قصد قربت است يا بدون قصد قربت، اين قصد قربت و عدم قصد قربت متوقف بر این

است كه امري باشد، بدون امر، بدون تليف، اين تقسيم معنا ندارد.

ليفه بخواهد يك تمولا قبل از اين ليه است، يعناز انقسامات او فرمايد قدرت عادي مانند قدرت عقلم آن وقت اينجا نائين
را بياورد متواند فر كند كه آيا اين فعل لازم است در محل ابتلا اين باشد يا لازم نيست؟ اما ارادهي انجام يك تليف و امتثال

تليف و عدم اراده از انقسامات ثانويه است، يعن وقت مولا امر كرد حالا ملّف مگويد يا من اراده مكنم انجام تليف مولا و
امتثال تليف مولا را، يا اراده نمكنم. باز اين را در كتاب اصول الفقه خوانديد؛ فرق مهم انقسامات اوليه و ثانويه در همين

است كه در انقسامات اوليه تقييد آنها امان دارد، ما نماز را مقيد به طهارت كنيم، مقيد يه استقبال و سوره كنيم، تقييد امان
دارد، ولن اگر يك قيدي از انقسامات ثانويه باشد تقييد به او امان ندارد، قبلا خوانديد تقييد تليف به قصد قربت همان تليف

محال است، تقييد يك امر به لزوم امتثال همان امر محال است، روي قول مشهور. لذا نائين مفرمايد نمشود مولا بويد اين
تليف من مقيد است به اينه ملّف ارادهي او بند، نه به خود اراده قابل تقييد است و نه به عدمش قابل تقييد است، هيچ كدام!

اراده و عدم اراده از انقسامات ثانويه است و نمشود تليف مقيد به او باشد، لذا مولا تليف مكند، خواه ملّف ارادهي
انجامش را داشته باشد و خواه نداشته باشد. لذا نائين مفرمايد پس فرق بين قدرت عادي و اين مورد اشال این است كه

قدرت عادي از شرايط حسن خطاب است، اگر نباشد خطاب قبيح است، اما اراده و عدم اراده نقش در خطاب و تليف ندارد،
ملف چه اراده بند و چه اراده نند، مولا تليف را متوجه به او مكند. 

اشال استاد به سخن محقق نائین: به نظر ما اينجا يك خلط كوچ در كلام مرحوم نائين صورت گرفته و آن این است كه
ارادهي امر مولا از انقسامات ثانويه است، اما اشال مستشل در ارادهي امر و ارادهي تليف نيست بله در ارادهي فعل است.

مستشل مگويد همين دليل كه شما به عنوان استهجان آورديد، مگوئيد جاي كه خارج از محل ابتلاست تليف به او قبيح
است، استهجان دارد، لغو است، تحصيل حاصل است، همين هم اينجا وجود دارد، كس كه كشف عورت نمكند (يقين داريم
كشف عورت نمكند) كس كه يقين داريم اشمئزاز از خمر دارد و آن را نم خورد، مولا به او بويد لا تشرب الخمر، اين قبيح

است، بويد استُر عورتك، اين قبيح است. همان استهجان اينجا وجود دارد، يعن اشال مستشل در ارادهي فعل است نه
ارادهي امر. اگر ما مسئله را ببريم روي اراده امر و ارادهي تليف مشود از تقسيمات ثانويه. اين مناقشهاي كه اينجا هست.

 بعد خود نائين براي تميل كلام اش يك شاهد عرف مآورد، مگويد ، موال عرفيه در جاي كه عبد شرب خمر انجام نمدهد،
اينجا اگر يك مولاي به عبدش بويد لا تشرب الخمر قبيح نمداند! اما اگر مولا به عبدش بويد آن خمري كه در اقص نقاط
آفريقاست لا تشرب، به او مخندند! نائين در حقيقت يك جواب از همان مسئلهي انقسامات اوليه و ثانويه قرار داده ولو در

عبارت فوائد الاصول تفيك نشده به عنوان دو جواب، اما ما داريم تفيش مكنيم. يك جواب آنست كه مناقشهاش را عرض
كرديم.جواب دوم این است كه بحث ما در استهجان عرف است، عرف اينجا را مستهجن نمداند، اگر يك مولاي مبيند عبدش

شرب خمر نمكند، ارادهي شرب خمر ندارد، اما مع ذلك به او مگويد لا تشرب الخمر، اين را لا يعدّ لغواً و لا يعدّ مستهجنا،
چون ما مخواهيم از باب عرف استدلال كنيم، عرف در آنجا مستهجن مداند و در اينجا مستهجن نمداند، لذا اين جواب قابل

قبول است كه بوئيم فرق بين اين قدرت عادي و اين مورد اشال این است كه در آنجا استهجان عرف هست و در اينجا
استهجان عرف نيست.



مورد دوم : تلیف بر عصاة:

 مولاي كه مداند يك كس عاص است و هر چه به او بويد لا تشرب الخمر باز هم شرب الخمر مكند. بيائيم در اينجا همين
حرف و اشال را مطرح كنيم؛ در بيان اشال اينطور گفته شده كه قبول داريم تليف و حقيقت حم «جعل ما يمن أن يون

داعياً أو زجراً» است حم يعن چيزي كه قابليت داعويت دارد، قابليت زاجريت دارد، ول در جاي كه مولا يقين دارد اين
داعويت ندارد يقين دارد اين گوش به حرف نمدهد! اينجا استهجان عرف دارد و لغو است. 

جواب كه داده شده این است كه ما اگر در باب تاليف غرض فلسف را ملاك قرار بدهيم و بوئيم غرض داعويت به عنوان يك
غرض عقل و فلسف است، آن وقت اشال به قوت خودش باق مماند، يعن اگر آن شد به انتفاع او معلول منتف مشود،
اگر آن غرض نباشد معلول بايد منتف باشد. به عبارت دير ما يك غرض عقل داريم و يك غرض عرف داريم. در تاليف اگر

غرض داعويت را غرض عقل قرار بدهيم، به اين معناست كه هر جا داعويت نباشد تليف هم نیست، چون از نظر عقل هر جا
علّت منتف باشد معلول بايد منتف باشد، اگر گفتيم علّت اين تليف ايجاد داعويت در نفس مخاطب و ملّف است، بايد بوئيم

ما مدانيم در ملّف داعويت ايجاد نميشود، پس نبايد نسبت به اين تليف معنا داشته باشد. اما مگوئيم اين غرض داعويت
غرض عقل نيست بله يك فايدهي عرف است و اگر فايده عرف شد همين امان تحقّقش كاف است، بالأخره اين عاص هست

ول امان تحقّق داعويت در او وجود دارد و همین امان در غرض عرف كاف است.

مثال كه زدهاند، مگويند از تجاري كه معامله انجام مدهند اگر بپرسيد غرضتان از معامله چيست؟ چه غرض داشتيد امروز
مغازه را باز كرديد؟ مگويند بيع و شراع، سود، حالا اگر تاجري هم يقين دارد كه امروز بيع واقع نمشود ول امان تحقّقش

كفايت مكند. جواب عمده كه به نظر ما جواب صحيح همين است در باب عصاة تليف از باب اتمام حجت است، يعن مولا
مداند كه داعويت در او ايجاد نمكند ول براي اينه روز قيامت نويد چرا من را متوجه نردي «ليهلك من هلك عن بينة و
يحي من ح عن بينة» بشود تليف متوجه او مشود از باب اتمام حجت، قطع عذر، كه اين جواب خيل بهتر از آن جواب

قبل است. 

مورد سوم ـ در واجبات توصليه، اگر ملّف به يك داع غير وجوب انجام دهد: 

مثلا دفن مؤمن يك واجب توصل است، حالا اگر يك كس مؤمن را دفن مكند منته «لا بداع الامتثال» نه اينه شارع واجب
كرده، از باب اينه مگويد اين اگر بماند موجب از بين رفتن بهداشت مشود، آلودگ ايجاد مكند، به اين دواع آن را دفن

مكند. حالا اينجا اگر مولا بويد اين فعل را انجام بده، چون واجب توصل است و در آن قصد قربت هم لازم نيست، هذا
مستهجن. چرا؟ براي اينه غرض اصل از تليف تحريك ملّف براي انجام است، اينجا خود ملّف فعل را انجام مدهد و

تحريك معنا ندارد، جاي كه خود ملّف بالفعل انجام مدهد اينجا دير تحريك معنا ندارد و لغو است، يعن همان لغويت در
اينجا هم وجود دارد.

جواب كه در اينجا داده شده این است كه در اين مورد هم امان اينه اين تليف را به داع وجوب انجام بده هست و مجرد
همين كاف است در توجه تليف. اگر يك جاي يقين داريم به اين شخص كه اين كار را انجام مدهد هزار بار هم بوئيم اين

تليف را بداع الوجوب انجام بده، انجام نمدهد، اينجا لغو است، واقعاً بخواهد اين واجب توصل در اينجا متوجه او بشود لغو
است. اما جاي كه چنين يقين نيست امان اينه بالأخره به داع وجوب هم انجام بدهد احتمالش وجود دارد، اين كاف در



است، بايد نظير همان حرف ت خودش باقال به قوليف است . البته اين جواب مناسب نیست و اشليف و توجه تت تصح
ليه میتوان به کار برد.یعنليف عصاة و  هم در واجبات توصرا هم در ت وییم ، به نظر من حرف نائيندارد را اینجا ب كه نائين

میتوان در این موارد به عرف پناه ببريم، عرف نسبت به ما نحن فيه استهجان عرف را مپذيرد ول در تليف عصاة و در
واجبات توصلیه این امر را مستهجن نمداند! البته در تليف عصاة مسئلهي اتمام حجت نیز حرف خيل خوب است اما قبل از

مسئلهي اتمام حجت مگوئيم عرف قبيح نمداند و ما هم الآن ملاكمان در عرف است.

خلاصه بحث در مقام نخست : تا اينجا ما دليل اشتراط عدم خروج از محل ابتلا را ذكر كرديم؛ يا بايد بوئيم دلیل عدم انقداح
ارادهي مولويه است، اصلا مولا وقت مبيند اين ظرف در آفريقاست و اين عبد اصلا اراده نمكند، ارادهي مولا تابع ارادهي عبد
است، جاي كه عبد نمتواند  اراده كند اراده در مولا هم منقدح نمشود! يا اين را بوئيم، يا لغويت را بوئيم، يا تحصيل حاصل
را بوئيم يا استهجان عرف. دليل روشن شد؛ بعد از دليل گفتيم اين دليل در سه مورد وجود دارد كه اين سه مورد را چار كنيم؟

اين سه مورد را اگر ما اصل دليل را روي مسئله استهجان عرف برديم، از راه استهجان عرف حلّش مكنيم، مگوئيم عرف در
اين سه مورد مستهجن نمداند، اما اگر دليل را برديم روي تعبير لغويت يا تحصيل حاصل، اشال به قوت خودش باق است. 

در اينجا دو اشال دير، يعن كّ سه مطلب دير وجود دارد تا اين قسمت (يعن مقام اول بحث) تمام شود. يك مطلب مربوط
به مرحوم محقق اصفهان است، يك مطلب مربوط به مرحوم محقق خوئ است و مطلب سوم مربوط به محقّق بزرگوار امام
رضوان اله تعال عليه است كه اساساً امام يك حرف مبناي و ريشهاي دارند كه با آن حرف دير اساس اين استدلال از بين

مرود. 

خلاصه كلام اصفهان این است که ايشان فرموده است دايرهي احترام ـ اين تعبير من است ـ و دخالت عرف در باب مداليل و
مفاهيم الفاظ است. اگر گفتيد مفهوم لفظ اين است ما قبول مكنيم، در باب ظواهر در مداليل الفاظ عرف حاكم است، اما در
اينه كجا تليف بيايد و كجا نيايد به عرف چه ربط دارد؟ عرف بويد من اينجا اين تليف را از مولا مستهجن مدانم، عرف

حق دخالت كردن ندارد، اين اشال است كه مرحوم اصفهان دارد. اين اشال را دقت كنيد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


